
        
            
                
            
        

    
Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ 

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG 

GIÁC KINH 

(VCD 131-VCD 140) 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 

 

 

 

1 



(VCD 131) 



Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, 

sở hữu thiện căn, tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh 

ngã  quốc,  nãi  chí  thập  niệm,  nhược  bất  sanh  giả, 

bất thủ chánh giác, duy trừ ngũ nghịch, phỉ  báng 

chánh pháp".   





Đối  với  người niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  như 

chúng  ta  mới  có  thể  sanh  khởi  tín  tâm  kiên  định, 

không  đến  nỗi  tạo  thành  hiểu  lầm.  Hiện  tại  từ  Nhật 

Bản truyền đến rất nhiều nơi cái gọi là "Bổn Nguyện 

Niệm Phật". Các Tổ sư đề xướng chắc chắn không có 

vấn  đề,  nhưng  truyền  đến  đời  sau,  rất  nhiều  người 

khúc giải ý nghĩa của Tổ sư, cho nên biến thành một 

loại  chướng  ngại  cho  người  niệm  Phật.  Đây  là  việc 

chúng ta không thể không tường tận. Cho nên, để ổn 

2 



định thỏa đáng sự tu hành, nhất định phải nương vào 

bộ "Kinh Vô Lượng Thọ" này. 

Cái gọi là “bổn nguyện” tuyệt đối không phải chỉ 

có một nguyện này. Chúng ta phải rõ ràng, bốn mươi 

tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  mỗi  một  nguyện  đều 

viên  mãn  hàm  nhiếp  bốn  mươi  bảy  nguyện  kia,  mỗi 

nguyện đều như vậy. Đây mới là ý nghĩa chân thật của 

bổn  nguyện.  Nói  trắng  ra,  nguyện  thứ  mười  tám  này 

đích thực là trung tâm. Ý nghĩa của nguyện thứ mười 

tám là gì? Bốn mươi bảy nguyện còn lại chính là chú 

giải cho nguyện thứ mười tám này, cho nên nếu không 

tường tận bốn mươi bảy nguyện thì nguyện thứ mười 

tám này vẫn không thể thấu triệt. 

Bộ Kinh này rốt cuộc nói rõ cái gì? Các đồng tu 

chúng ta ở nơi đây nghe Kinh đã không ít rồi. Chúng 

ta  hiểu  rõ  bộ  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  này  chính  là 

thuyết minh tỉ mỉ  bốn mươi tám nguyện, nó có quan 

hệ liên đới. Ngày nay, công phu niệm Phật của chúng 

ta  không  đắc  lực  là  sự  thật,  cần  phải  cảnh  giác  đến. 

Chúng ta khởi tâm động niệm vẫn là vì cái túi da thối 

này, như vậy có thể vãng sanh hay không? Không thể! 

3 



Cho nên tín tâm của chúng ta không thể nào kiến lập, 

nguyện tâm không thể phát ra, vẫn là hữu ý, vô ý đang 

hủy  báng  Tam  Bảo,  tạo  tác  vô  lượng  vô  biên  tội 

nghiệp.  Họ  nói,  niệm  Phật  chỉ  cần  theo  bổn  nguyện 

này thì được, mười niệm liền có thể vãng sanh, bất cứ 

tội nghiệp nào đều có thể tạo, không hề gì, đới nghiệp 

vãng sanh. Điều này là hại chết người! 

Người  xưa  nói  với  chúng  ta,  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ"  chính  là  trung  bổn  của  "Hoa  Nghiêm".  Do  đây 

có  thể  biết,  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh"  chính  là  đại  bổn  của  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ". 

Điều  này  nói  rõ  ràng  với  chúng  ta,  "Đại  Phương 

Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh" chính là chú giải của 

"Kinh  Vô  Lượng  Thọ",  vậy  thì  trọn  bộ  “Đại  Tạng 

Kinh” chính là chú giải của "Kinh Hoa Nghiêm", cho 

nên trong "Hoa Nghiêm" nói   "nhất tức thị đa, đa tức 

 thị nhất" . Chúng ta phải sâu sắc thể hội cái ý này. 

Trong  nguyện  thứ  mười  tám,  quan  trọng  nhất  là 

câu   "chí  tâm  tín  nhạo" .  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem, 

chúng ta có làm đến được hay không? Nếu chúng ta 

làm đến được, đó chính là bổn nguyện niệm Phật, vậy 

4 



thì không sai. Chí tâm là tâm chân thành đến cùng tột, 

hay nói cách khác, trong tâm chỉ có một câu A Di Đà 

Phật, ngoài câu A Di Đà Phật ra, trong lòng tuyệt đối 

không  có  một  tạp  niệm,  vậy  mới  gọi  là  "chí  tâm  tín 

nhạo". Quyết định không thể tin A Di Đà Phật mà vẫn 

tin danh vọng lợi dưỡng, vẫn tin hưởng thụ năm dục 

sáu trần, như vậy xen tạp với nhau, vậy không gọi là 

chí tâm, hoàn toàn không tương ưng với bổn nguyện. 

Chính mình mê hoặc điên  đảo, tự hại, hại  người, cái 

nhân quả này quá lớn. 

Câu  sau  cùng:   "Duy  trừ  ngũ  nghịch,  hủy  báng 

 chánh  pháp" ,  chúng  ta  phải  đề  cao  cảnh  giác.  "Ngũ 

 nghịch"   là  tội  nghiệp  rất  nặng.  Trong  Phật  Kinh  nói 

với chúng ta năm loại ngũ nghịch này. 

- Thứ nhất là giết phụ thân. 

- Thứ hai giết mẫu thân. 

- Thứ ba là hại A La Hán. 

- Thứ tư là gây rối tăng chúng. 

- Thứ năm là khởi ác ý, phá nơi chốn Như Lai. 

5 



Đây là Phật nói trong "A Xà Thế Vương Vấn Ngũ 

Nghịch  Kinh",  năm  trọng  tội  này  A  Xà  Thế  Vương 

đều  tạo.  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  đã  nói  năm  nghịch,  ý 

nghĩa đại thể gần giống, đó là giết phụ thân, giết mẫu 

thân, hại A La Hán, phá hòa hợp tăng, làm thân Phật 

ra máu. Cách nói này thông thường đồng tu học Phật 

đều biết. "Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện  Kinh" cũng 

có cách nói như vậy. 

Tại  sao  nói  năm  loại  này  là  đại  nghịch  bất  đạo? 

Giết  cha  hại  mẹ,  cha  mẹ  đối  chúng  ta  có  ân  dưỡng 

dục,  cái  thân  của  chúng  ta  có  được  là  từ  cha  mẹ,  có 

thể  lớn  lên  thành  người,  đó  là  nhờ  sự  chăm  sóc  của 

cha mẹ. Phật ở trong Kinh luận không ngừng dạy bảo 

chúng ta, ân của cha mẹ cùng với ân Phật là như nhau, 

cho nên giáo huấn của Phật Đà, thứ nhất chính là dạy 

chúng  ta  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tri  ân  báo  ân.  Đồng  tu 

Tịnh Tông đối với “Quán Kinh” đã nói, đó là nền tảng 

tu học, đều rất quen thuộc. Phu nhân Vi Đề Hy thỉnh 

giáo  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  phương  pháp  cầu 

sanh Thế giới Cực Lạc. Thế Tôn trước khi khai thị, thì 

nói  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước".  Điều  này  rõ  ràng  là 

dạy  bảo  chúng  ta  ba  điều,  đó  là   "ba  đời  chư  Phật, 

6 



 chánh  nhân  tịnh  nghiệp" .  Câu  nói  này  rất  là  quan 

trọng. Ba đời là đời quá khứ, đời hiện tại, đời vị lai, 

bao  gồm  tất  cả  người  tu  hành  thành  Phật.  Phương 

pháp chắc chắn không phải một loại, mà là vô lượng 

pháp  môn.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  mỗi  môn 

đều có thể thành vô thượng đạo, mỗi pháp môn cũng 

đều  có  thể  thành  Phật,  cho  nên  mới  nói:   "Pháp  môn 

 bình  đẳng,  không  có  cao  thấp" .  Chúng  ta  chọn  lựa 

pháp môn là vì căn tánh của mỗi người không giống 

nhau. Chọn lựa pháp môn thích hợp với căn tánh của 

chính mình thì việc tu học tương đối tiện lợi. Việc này 

chúng ta phải hiểu. 

Pháp môn là bình đẳng, căn tánh của chúng sanh 

không  bình  đẳng,  thế  nhưng  không  luận  người  nào, 

không luận tu học pháp môn nào, đều lấy Tịnh Nghiệp 

Tam  Phước  làm  nền  tảng.  Việc  này  phải  nên  hiểu. 

Chúng ta học Phật, nếu như tu không tốt Tịnh Nghiệp 

Tam Phước, thì nền tảng của chúng ta không có. Nền 

tảng của bạn không có thì đạo nghiệp của bạn làm sao 

có thể thành tựu? Giống như xây nhà vậy, bạn không 

có nền móng thì bạn không thể xây nhà, không có nền 

7 



móng,  chỉ  có  thể  lợp  cái  lều  tranh  (hiện  tại  căng  cái 

lều thì được). 

Tam  Phước  là  nền  tảng  kiên  cố.  Câu  thứ  nhất, 

 "hiếu  dưỡng  phụ  mẫu" .  Câu  thứ  hai,  "phụng  sự  sư 

 trưởng" .  Phật  pháp  là  hiếu  đạo,  Phật  pháp  là  sư  đạo. 

 "Hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo" , Phật pháp bắt 

đầu  từ  chỗ  này  và  cũng  từ  chỗ  này  mà  viên  mãn. 

Thành  Phật  rồi  chính  là  hiếu  đạo  và  sư  đạo  làm  đến 

được cứu cánh viên mãn, chúng ta phải nhận thức rõ 

ràng.  Giết  cha  hại  mẹ,  tội  này  thì  nặng,  gọi  là  đại 

nghịch bất đạo, đó là hoàn toàn phá hỏng đi nền tảng 

của bạn. Trong ngũ nghịch, hai điều trước là hiếu đạo, 

ba điều phía sau là sư đạo. Bạn không thể hiếu dưỡng 

cha  mẹ,  mà  bạn  còn  giết  cha  hại  mẹ;  bạn  không  thể 

tôn sư trọng đạo, mà bạn còn muốn giết hại lão sư. A 

La Hán là lão sư. Tăng đoàn là trường học bồi dưỡng 

tư chất, cũng giống như trường sư phạm hiện tại vậy, 

tăng đoàn là trường học sư phạm của nhà Phật, trong 

đây bồi dưỡng sư chất, bạn hủy mất, phá hỏng nơi đó. 

Phật là lão sư căn bản của chúng ta. Thế Tôn Ngài trí 

tuệ lớn, phước báo lớn, không có người nào có thể hại 

được Ngài. Chúng sanh dùng ác ý đối với Phật, Đề Bà 

8 



Đạt Đa hại Phật, làm thân Phật chảy máu (làm Phật bị 

một  chút  thương  tổn,  chảy  một  ít  máu  thì  có  thể, 

nhưng làm trọng thương thì không cách nào hại được 

Phật).  Ông  dụng  tâm  quá  ác,  cho  nên  năm  loại  tội 

nghịch  này,  các  vị  thử  nghĩ  xem,  hai  điều  thuộc  về 

hiếu  đạo, ba  điều  thuộc về  sư  đạo,  cùng hai  câu  đầu 

tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phước trái ngược đến 180 

độ, cho nên đọa A Tỳ địa ngục. 

Ngày nay chúng ta học Phật, nhưng bất hiếu với 

cha  mẹ  là  thường  sự,  cho  nên  mỗi  một  người  phải 

phản tỉnh. Chúng ta đã làm hiếu  đạo đối với cha mẹ 

nhưng không đủ, không có tận  hiếu; giết cha hại  mẹ 

chắc  chắn  là  không  có,  thế  nhưng  đối  với  Tam  Bảo, 

hữu  ý  hay  vô  ý  có  thể  đều  tạo  tác  tội  nghiệp.  Bạn 

muốn hại A La Hán, A La Hán ở đâu? Bạn không thể 

tìm  ra,  thế  nhưng  những  người  cùng  đồng  với  A  La 

Hán chính là người chân thật tu hành, người chân thật 

phát tâm hoằng pháp, những người này đồng với A La 

Hán. Họ không từ lao nhọc, đem Phật pháp giới thiệu 

cho xã hội đại chúng, thúc đẩy xã hội đại chúng, mục 

đích là giác ngộ tất cả chúng sanh. Bạn muốn phá hoại 

đạo tràng như vậy, bạn muốn hại những pháp sư này, 

9 



tội  nghiệp  này  cùng  với  tội  ngũ  nghịch  là  như  nhau, 

gọi  là  đẳng  lưu  tội.  Trong  "Phát  Khởi  Bồ  Tát  Thù 

Thắng  Chí  Nhạo  Kinh",  chúng  ta đã  đọc  qua,  những 

tội này đều là đọa Địa Ngục. Phật nói ở trên Kinh, tội 

ngũ nghịch ắt đọa Vô Gián địa ngục, là trong một đại 

kiếp  chịu  khổ  vô  gián.  Một  đại  kiếp  này  là  một  đại 

thiên thế giới thành-trụ-hoại-không, thời gian quá dài, 

là số tự thiên văn. Tạo loại tội nghiệp này, kết tội nặng 

nhẹ  có  khác  nhau.  Từ  chỗ  nào  biết  được  có  sự  khác 

nhau? Xem ảnh hưởng sâu rộng của họ. Nếu như ảnh 

hưởng  được  sâu,  rộng  thì  tội  này  lại  phải  gia  trọng, 

không chỉ một đại kiếp mà hai đại kiếp, ba đại kiếp, 

mười  đại  kiếp,  trăm  đại  kiếp,  ngàn  đại  kiếp  đều  có. 

Phải  xem  họ  tạo  tác  tội  nghiệp,  xem  mặt  ảnh  hưởng 

sâu rộng mà kết tội. Rất là đáng sợ! 

Ngày  trước,  đồng  tu  chúng  ta  đưa  đến  một  bức 

thư từ trong vi tính truyền đến, trên thư không có địa 

chỉ, chúng ta cũng không biết làm thế nào để hồi đáp. 

Nội dung trong bức thư nói với tôi, đồng tu niệm Phật 

hủy báng các pháp môn khác, họ nghe được, họ rất là 

đau lòng. Họ nói, người hủy báng này là đồ đệ của tôi, 

là  học  trò  của  tôi.  Họ  hỏi,  tại  vì  sao  có  thể  làm  như 

10 



vậy? Tôi ở nơi đây có thể nói với mọi người, hiện tại 

lão  sư  không  thể  quản  được  học  trò.  Cha  mẹ  đều 

không quản được con cái thì lão sư làm sao quản được 

đồ đệ? Hiện tại nói nhân quyền, nói tự do dân chủ, họ 

thích như thế nào thì  họ làm thế đó, họ không phạm 

pháp, cho nên hiện tại không thể dùng nhãn quang của 

luân lý đạo đức để làm việc. Chúng ta chỉ có thể nói: 

 “Tôi không hủy báng các pháp môn khác. Người khác 

 hủy báng, đó không phải là việc của tôi” , vậy thì được 

rồi.  Thời  xưa,  cha  mẹ  và  thầy  giáo  phải  chịu  trách 

nhiệm.  Hiện  tại,  cha  mẹ  và  thầy  giáo  không  cách  gì 

gánh trách nhiệm, vì họ không nghe. Vào thời trước, 

không  nghe  là  phạm  pháp.  Hiện  tại,  không  nghe 

không phạm pháp. 

Đầu năm dân quốc, đại khái dân quốc thứ 21 - 22, 

tôi còn nhớ việc này, lúc đó tôi khoảng mười tuổi trở 

lại. Hơn 60 năm trước, pháp luật của Trung Quốc còn 

có một điều luật gọi là “Thân Quyền Xử Phân” (hiện 

tại các vị  đều không hiểu danh từ này), cho nên con 

cái không dám cãi lời cha mẹ. Nếu như con cái không 

nghe lời cha mẹ, cha mẹ đến nha môn cáo trạng:  “Con 

 cái  của  tôi  bất  hiếu,  các  người  xử  tử  chúng  đi” .  Vị 

11 



pháp quan đó bắt về, không cần thẩm vấn, lập tức xử 

tử. Cha mẹ có cái quyền này, vì sao vậy? Cha mẹ yêu 

thương con cái nhất, khi cha mẹ không cần bạn, có thể 

thấy được bạn không cách gì dung thân ở xã hội này, 

bạn hãy mau đi thôi. Vào lúc đó có Thân Quyền Xử 

Phân.  Sau  này,  không  biết  là  đến  lúc  nào,  điều  pháp 

luật này bị bỏ đi. Cho nên, con cái vào lúc trước cho 

dù làm việc xấu, biểu hiện vẫn phải phục tùng, không 

dám đắc tội, sợ cha mẹ nổi giận lên, muốn giết bạn đi 

thì bạn hết cách, không ai cứu được bạn. 

Hiện tại dân chủ tự do mở rộng, cái gì cũng đều 

nói  đến  nhân  quyền,  nhất  là  ở  nước  ngoài.  Có  một 

năm, tôi ở Cựu Kim Sơn, có một đứa bé người Trung 

Quốc bỏ nhà ra đi. Cha  mẹ đến đồn cảnh sát  để báo 

quan, nhờ cảnh sát giúp mang đứa nhỏ trở về. Trước 

tiên cảnh sát hỏi họ:  “Con của anh năm nay bao nhiêu 

 tuổi?” . Họ nói:  “18 tuổi rồi” . Cảnh sát vừa nghe “18 

tuổi” thì nói:  “Nó 18 tuổi rồi, anh còn tìm nó để làm 

 gì?” .   Ở Hoa Kỳ, 16 tuổi thì có thể độc lập, có thể rời 

nhà ra đi, cha mẹ cũng không thể quản chúng, 16 tuổi 

trở  lên  thì  không  quản.  Bạn  xem,  có  còn  cách  nào 

không? Cho nên, chúng ta phải hiểu rõ hoàn cảnh hiện 

12 



đại,  chúng  ta  chỉ  có  thể  khuyến  đạo,  không  có  chút 

quyền ràng buộc. Người nghe, nếu họ ưa thích nghe, 

ưa  thích  làm,  thì  đó  là  thiện  căn  phước  đức  nhân 

duyên của họ; nếu họ không được vui, họ muốn tùy ý 

hủy  báng  thì  cũng  không  có  ai  làm  gì  được  họ,  sau 

này tính hết sổ là nhân quả, pháp luật không thể quản 

bạn.  Cho  nên,  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu  rõ  tình 

hình xã hội trước mắt, chúng ta chính mình phải hiểu 

được.  Xem  thấy  người  báng  Phật,  báng  pháp,  báng 

tăng, chúng ta chỉ  có chắp tay niệm “A Di Đà Phật” 

tiêu tai thay cho họ. Ngoài việc này ra, chúng ta còn 

có cách gì chứ? 

Đồng  tu  chúng  ta  cùng  nhau  học  tập  "Hoa 

Nghiêm".  "Hoa  Nghiêm"  là  giáo  học  viên  mãn  nhất 

của  Thế  Tôn,  có  lý  luận,  có  phương  pháp,  sau  cùng 

còn  làm  ra  tấm  gương  cho  chúng  ta  xem.  Thiện  Tài 

Đồng  Tử  là  đại  biểu  một  người  tu  học  Đại  Thừa. 

Phàm hễ là người tu học Đại Thừa, danh tự đều được 

gọi là Thiện Tài Đồng Tử, không luận nam nữ già trẻ, 

các  ngành  các  nghề.  Thiện  Tài  Đồng  Tử,  “thiện”  là 

biểu  thị  thiện  căn,  người  này  có  thiện  căn.  “Tài”  là 

biểu  thị  phước  đức.  Trên  “Kinh  A  Di  Đà”  nói”: 

13 



 "Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên 

 mà  được  sanh  về  nước  kia" .  Cho  nên,  danh  hiệu 

Thiện  Tài  là  đại  biểu  một  người  có  thiện  căn,  có 

phước đức, còn 53 tham là đại biểu  giai đoạn tu học 

của Bồ Tát, từ Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập 

Hồi Hướng, đây là 40 vị thứ. Ngay trong Hồi Hướng 

cùng Đăng Địa có Gia Hạnh, cũng xem là vị thứ. Thập 

Địa, Đẳng Giác và Diệu Giác. Tổng cộng có 53 vị thứ, 

là đại biểu cái ý này, gọi là 53 tham. Trong đây tổng 

cộng có 55 vị thiện tri thức, đại biểu xã hội hiện thực 

của  chúng  ta,  các  ngành  các  nghề,  nam  nữ  già  trẻ, 

chính là chúng ta từ sớm đến tối tiếp xúc nhiều nhân 

vật  khác  nhau  trong  xã  hội.  Trong  tiếp  xúc  là  rèn 

luyện chính mình. Luyện cái gì? Đem những lời Phật 

dạy  chúng  ta,  đem  Tam  Phước,  Lục  Hòa,  Tam  Học, 

Lục  Độ,  vô  lượng  pháp  môn  (pháp  môn  chính  là 

phương pháp) thực tiễn ngay trong cuộc sống. Đây gọi 

là hành Bồ Tát đạo. Bồ Tát đạo chính là đời sống một 

ngày  từ  sớm  đến  tối  của  chúng  ta,  dạy  chúng  ta  trải 

qua đời sống Phật Bồ Tát, trong "Kinh Hoa Nghiêm" 

gọi là "Phật Hoa Nghiêm", trải qua đời sống của "Phật 

14 



Hoa  Nghiêm".  Đời  sống  của  người  niệm  Phật  là  đời 

sống Phật Hoa Nghiêm tiêu chuẩn nhất. 

Thiện Tài Đồng Tử tham phỏng vị thiện tri thức 

đầu tiên chính là Đức Vân Tỳ Kheo - một vị Pháp sư 

niệm  Phật.  Ngài  tu  là  Ban  Chu  Tam  Muội,  chuyên 

niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. Trong vô lượng 

pháp môn, trước tiên giảng pháp môn niệm Phật. Sau 

cùng,  Bồ  Tát Phổ Hiền   "mười đại  nguyện  vương  cầu 

 sanh Cực Lạc" . Các vị nghĩ xem, một cái mở đầu, một 

cái  tổng  kết,  từ  đầu  đến  cuối  không  lìa  niệm  Phật, 

dụng ý rất là sâu. Mỗi  một vị  thiện hữu chỉ học một 

pháp  môn,  không  hề  học  hai  pháp  môn.  Một  môn 

thâm nhập, huân tu thời gian dài. Thái độ tu học của 

mỗi  một  người  rất  khiêm  tốn,  luôn  tán  thán  người 

khác,  không  có  hủy  báng,  không  luận  thấy  được  tu 

học  một  pháp  môn  nào,  đều  là  chân  thành  tán  thán. 

Chúng ta nhất định phải hiểu đạo lý này thì mới tránh 

khỏi  tạo  tội  nghiệp.  Vì  sao  vậy?  Tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp môn thảy đều là Phật nói, nếu bạn cho rằng pháp 

môn này hay, pháp môn kia không hay chẳng phải bạn 

báng  Phật  sao?  Kinh  luận  về  những  pháp  môn  này, 

bạn  ưa  thích  cái  này,  bạn  bài  trừ  cái  kia,  đó  là  báng 

15 



pháp. Từ xưa đến nay, y theo những pháp môn này mà 

tu hành, người thành tựu có đến bao nhiêu thánh hiền 

tăng? Cho nên, hữu ý hay vô ý, chúng ta đều là đang 

báng  Phật,  báng  Pháp,  báng  Tăng,  người  như  vậy 

không thể vãng sanh. Chúng ta ở trong “Hoa Nghiêm” 

phải  nên  học  đến,  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  mỗi 

mỗi  là đệ nhất, không có đệ nhị, thì  tâm lễ kính của 

chúng ta mới có thể sanh khởi, sẽ không có ngạo mạn, 

sẽ không cống cao,  “ta ở ngay trong đại chúng, ta rất 

 đặc thù. Người khác không bằng như ta” . 

Ngày nay nói đặc quyền, trong Phật pháp không 

có đặc quyền, Phật pháp là pháp bình đẳng. Phật cùng 

tất  cả  chúng  sanh  đều  bình  đẳng,  sanh  -  Phật  bình 

đẳng.  Đây  là  tổng  nguyên  tắc,  tổng  cương  lĩnh  mà 

trong  Đại  Kinh  đã  nói,  quyết  định  không  được  trái 

ngược.  Hiểu  rõ  rồi  thì  phải  chân  thật  thể  hội  được. 

Không  chỉ  tám  mươi  bốn  ngàn  pháp  môn,  môn  môn 

bình  đẳng, chỉ  có tán thán, quyết  định không có hủy 

báng.  Các  vị  phải  biết,  ngoài  Phật  pháp  ra,  thế  gian 

còn có rất nhiều tôn giáo khác, có rất nhiều học phái 

khác, tất cả cũng bình đẳng. Sự bình đẳng này người 

thông thường rất khó thể hội được. 

16 



 "Sanh  -  Phật  bình  đẳng" ,  câu  nói  này  các  vị 

thường xem thấy trong Kinh luận. Sanh là chúng sanh, 

chín pháp giới đều là chúng sanh. Địa ngục cùng Phật 

có bình đẳng không? Súc sanh cùng Phật có bình đẳng 

không? Trong mắt  của chúng ta thì chắc chắn không 

có  bình  đẳng,  nhưng  trong  Phật  nhãn  thì  tuyệt  đối 

bình đẳng, chỉ là hình tướng không như nhau. Tướng 

là  giả,  tướng  không  phải  là  thật.  Trên  “Kinh  Kim 

Cang” nói rất hay:  "Phàm sở hữu tướng, giai thị hư 

 vọng" . Tánh là thật. Trong Tông môn thường nói, chó 

mèo cũng có Phật tánh, Phật tánh của chó mèo cùng 

Phật tánh của Thích Ca Mâu Ni Phật và Phật tánh của 

A  Di  Đà  Phật  không  hề  khác  nhau.  Phật  tánh  như 

nhau  thì  làm  sao  mà  không  bình  đẳng?  Phật  từ  trên 

tánh  mà  nhìn,  cho  nên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  mới  nói 

 "tình  dữ  vô  tình,  đồng  viên  chủng  trí" .  Không  những 

là chúng sanh hữu tình bình đẳng, mà chúng sanh vô 

tình như thực vật, khoáng vật cũng bình đẳng. Cái gì 

gọi là Pháp giới Nhất Chân? Bình đẳng chân pháp giới 

thì gọi là Pháp giới Nhất Chân. Pháp giới Nhất Chân ở 

đâu vậy? Pháp giới Nhất Chân chính ngay trước mặt 

chúng ta. Phật thấy được, chúng ta không thấy được. 

17 



Vì  sao  Phật  thấy  được?  Tâm  của  Phật  là  bình  đẳng, 

cho  nên  thấy  được  pháp  giới  bình  đẳng.  Tâm  của 

chúng ta rất không bình đẳng, cho nên Pháp giới Nhất 

Chân ở ngay trước mắt mà chúng ta không thấy được. 

Chư Phật Như Lai, nói chư Phật là từ trên tướng 

mà nói. Trong "Kinh Hoa Nghiêm", 41 vị Pháp Thân 

Đại  Sĩ  được  gọi  là  chư  Phật.  Vì  sao  vậy?  Các  Ngài 

đều thấy được chân tánh của tất cả chúng sanh. Phần 

trên  hữu  tình  chúng  sanh  gọi  là  Phật  tánh,  phần  trên 

của vô tình chúng sanh thì gọi là pháp tánh. Pháp tánh 

cùng  Phật  tánh  là  một  tánh.  Các  Ngài  thấy  tánh  rồi. 

Người kiến  tánh, tâm là bình đẳng. Người chưa kiến 

tánh, tâm không bình đẳng, tâm có cao thấp. Cho nên, 

các  vị  tu  học,  các  vị  chính  mình  có  kiến  tánh  hay 

không từ ngay chỗ này mà thể nghiệm thì liền biết rõ, 

không  nên  đi  hỏi  người  khác;  hỏi  người  khác  thì 

không đáng tin, vì hiện tại việc lừa người rất nhiều. 

Có một năm, tôi giảng Kinh ở Lusanchi. Lusanchi 

có năm người thanh niên, họ cho rằng chính mình đã 

khai  ngộ, đã minh tâm kiến  tánh rồi, mấy vị  Lạt  Ma 

Tây Tạng đã xoa đầu thọ ký cho họ. Họ khí cao ngất 

18 



trời, trong mắt không người, xem thường người khác. 

Tôi  đến  giảng  Kinh,  khó  được  là  họ  cũng  đến  nghe. 

Sau khi nghe xong, họ muốn tôi làm chứng minh là họ 

đã khai  ngộ. Tôi  vừa thấy thì  lắc đầu nói:   “Các anh 

 chưa khai ngộ!” . Họ rất tức giận, nói với tôi:  “Lạt Ma 

 Tây Tạng đều nói chúng tôi khai ngộ rồi. Pháp sư! Tại 

 sao ông nói chúng tôi chưa khai ngộ?” . Tôi nói:  “Tôi 

 chưa có khai ngộ, anh lại đến tìm tôi, thì anh làm sao 

 mà  khai  ngộ  chứ?” .  Những  việc  gạt  người  thì  quá 

nhiều. Người khai ngộ là tâm bình đẳng, họ còn cống 

cao  ngã  mạn,  còn muốn  tìm  tôi gây  phiền  phức,  con 

người  như  vậy  làm  gì  khai  ngộ  được?  Họ  tự  cho  là 

vậy.  Rõ  ràng  tường  tận,  phiền  não  tập  khí  đều  chưa 

đoạn được chút nào, vậy thì họ ngộ ở chỗ nào? Họ đã 

bị người ta gạt! Cho nên, chính chúng ta tu học, công 

phu  chính  mình  có  thể  tự  khảo  nghiệm,  đều  ở  ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày,  trong  cảnh  giới  thuận 

nghịch.  Thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác 

duyên, khi bạn tiếp xúc đều sanh tâm hoan hỉ. Cái tâm 

hoan hỉ  này  không phải  từ  bên ngoài  đến,  bên  ngoài 

đến là khổ - lạc - ưu - hỷ - xả, đó là phiền não, là tập 

khí. Cái tâm hoan hỉ này là từ trong tự tánh, pháp hỷ 

19 



sung  mãn  là  từ  trong  tâm  bình  đẳng  mà  lưu  xuất  ra. 

Bạn xem, Phật và đại Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ thấy 

tất cả chúng sanh miệng cười thật tươi, hòa ái dễ gần, 

họ là tự tánh lưu xuất. Phàm phu hoan hỉ, nếu xứng ý 

chính  mình  thì  hoan  hỉ,  đó  là  hiện  tượng  của  phiền 

não. Chúng ta vừa nhìn là thấy được, đó là giả, không 

phải  thật.  Chỉ  riêng  hoan  hỉ  của  Phật  Bồ  Tát,  trên 

Kinh  nói  "thường  sanh  tâm  hoan  hỉ",  cái  hoan  hỉ  đó 

của các Ngài là vĩnh viễn không thay đổi, không hề có 

liên quan gì với thuận cảnh nghịch cảnh. Đây là chân 

lạc ở Thế giới Tây  Phương Cực Lạc, không phải  cái 

lạc  của khổ lạc. Cái  lạc  của khổ lạc gọi  là hoại  khổ. 

Thế  giới  Cực  Lạc  nếu  như  là  lạc  của  khổ  lạc  thì  tôi 

cũng  không  muốn  đi.  Đó  không  phải  là  lạc  của  khổ 

lạc,  mà  đó  là  tánh  đức  tự  tánh  tự  nhiên  lưu  xuất  ra. 

Đây  là  chúng  ta  phải  nên  hướng  đến,  phải  nên  phát 

nguyện cầu sanh. 

Ngay chỗ này nói tội ngũ nghịch có thể vãng sanh 

hay  không?  Xem  dáng  vẻ  dường  như  là  không  thể 

vãng sanh, thế nhưng bạn phải xem  Kinh văn cho rõ 

ràng, ngũ nghịch mà có cả "phỉ báng chánh pháp" thì 

không  thể  vãng  sanh.  Nếu  như  chỉ  riêng  tội  ngũ 

20 



nghịch,  không  hủy  báng  chánh  pháp  thì  vẫn  có  thể 

vãng  sanh.  Chúng  ta  xem  trong  "Kinh  Quán  Vô 

Lượng Thọ Phật", Chương Hạ Phẩm Hạ Sanh, không 

thiếu người tạo tội ngũ nghịch. A Xà Thế Vương cũng 

phạm  tội  ngũ  nghịch,  đều  tạo  năm  nghịch  mười  ác, 

nhưng ông có thiện căn, khi lâm chung sám hối, triệt 

để quay đầu, thay đổi tự làm mới, niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ,  ông  được  vãng  sanh.  Trên  "A  Xà  Thế 

Vương  Kinh",  Phật  nói  với  chúng  ta,  ông  vãng  sanh 

phẩm vị rất cao, thượng phẩm trung sanh. Đây là làm 

chứng  minh  cho  chúng  ta,  tạo  tội  ngũ  nghịch  nhưng 

không hủy báng chánh pháp, sám hối đều có thể vãng 

sanh.  Do  đó,  đối  với  người  hiện  tiền  tạo  tác  tất  cả 

trọng tội, chúng ta không thể nào xem thường, không 

thể  nào  xem  nhẹ.  Chúng  ta  không  có  thần  thông, 

không có thiên nhãn, không biết được căn tánh của họ, 

nói không chừng khi họ lâm chung, giống như Vua A 

Xà  Thế  sám  hối  vãng  sanh,  phẩm  vị  còn  cao  hơn 

chúng ta, chúng ta vẫn không bằng họ. Đây là việc rất 

có khả năng. Cho nên, đối với chúng sanh tạo tác tội 

nghiệp  thế gian, chúng ta cũng phải  cung kính, cung 

kính nhưng không tán thán. Việc này trong Năm Mươi 

21 



Ba Tham dạy cho chúng ta. Tại vì sao không tán thán? 

Ngôn  hạnh  của  họ  không  thể  làm  gương  cho  đại 

chúng xã hội. Như Thiện Tài tham học, trong thiện tri 

thức có tạo ác, có hành thiện; hành thiện là tấm gương 

tốt  cho  đại  chúng  xã  hội,  Thiện  Tài  đều  tán  thán, 

nhưng  làm  ác  thì  không  tán  thán,  thế  nhưng  lễ  kính 

chắc  chắn  là  bình  đẳng.  Đây  đều  là  dạy  chúng  ta  ở 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  tâm  chân  thành 

cung kính đối với tất cả chúng sanh, quyết định không 

có cống cao ngã mạn. Nếu như có cống cao ngã mạn, 

chính mình phải phản tỉnh, chính mình phải sám hối. 

Vì sao vậy? Là đại chướng ngại trên đạo Bồ Tát, niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh. Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc là pháp bình đẳng. Một mình bạn muốn đặc 

thù, muốn cao hơn tất cả mọi người, A Di Đà Phật tuy 

là từ bi đáp ứng cho bạn, những người khác không thể 

cùng ở chung với bạn, vậy bạn vẫn không thể đi. Đạo 

lý này phải hiểu. 

Ngày trước lão sư Lý thường nói, một vạn người 

niệm Phật, chân thật có thể vãng sanh chỉ có hai - ba 

người. Chúng ta phải  nghĩ  thử  xem, ý  nghĩa của câu 

nói  này.  Người  niệm  Phật  tại  vì  sao  không  thể  vãng 

22 



sanh? Tập khí, tâm bệnh không tiêu trừ. Trong tập khí 

tâm  bệnh  nghiêm  trọng  nhất  là  tham-sân-si-mạn. 

Tham-sân-si-mạn  biểu  hiện  ở  trên  sự  tướng,  tự  tư  tự 

lợi, tổn người lợi mình. Cái ý niệm này chướng ngại 

chính  mình  vãng  sanh,  cho  dù  một  ngày  niệm  mười 

vạn  câu  Phật  hiệu  cũng  không  thể  vãng  sanh,  người 

xưa nói  "đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" , chỉ 

có  thể  tu  được  một  chút  “si  phước”  trong  nhà  Phật. 

Tại  vì  sao  nói  “si  phước”?  Tham-sân-si-mạn  chưa 

đoạn, cái phước đã tu gọi là “si phước”. Phước báo đó 

họ sẽ hưởng ở sáu cõi. Trong sáu cõi nhất định không 

phải là hai cõi trời người, phần nhiều đều là ở đường 

súc  sanh  ngạ  quỷ  mà  hưởng  phước.  Sai  rồi,  đặc  biệt 

sai lầm! 

Do  đây  có  thể  biết,  Kinh  văn  chân  thật  quan 

trọng,  chính  là  một  câu  "phỉ  báng  chánh  pháp" . 

Chúng ta vạn nhất không nên làm, mỗi giờ mỗi phút 

phải  cảnh  tỉnh  chính  mình,  phải  nuôi  thành  một  thói 

quen. Lời này nói ra thì dễ dàng, nhưng làm rất khó. 

Khó ở chỗ nào vậy? Chúng ta đã tập thành thói quen 

xấu rồi, chúng ta không phải không muốn sửa, mà thật 

muốn sửa, rất muốn sửa, nhưng không dễ dàng gì sửa. 

23 



Người xưa giáo học là ở đồng niên. Đồng niên dễ dạy, 

từ  nhỏ  nuôi  thành  thói  quen.  "Tập  quán  thành  tự 

 nhiên, thiếu thành nhược thiên tánh" , hai câu nói này 

rất có đạo lý. Cả đời chúng ta rất là bất hạnh, sanh ra 

trong thời chiến loạn, không được nhận qua giáo dục 

tốt.  Ai  dạy  chúng  ta?  Hiện  tại  càng  khó  khăn,  giáo 

huấn của cổ thánh tiên hiền gần như bị đại chúng xã 

hội phế bỏ, quên mất rồi. Chỉ có giáo dục này mới có 

thể  cứu  chính  mình,  mới  có  thể  cứu  độ  tất  cả  chúng 

sanh. 

Ngày trước tôi thân cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, 

lão sư nói với tôi, thời đại hoàng kim của giáo học là 

trước  20  tuổi.  Giáo  huấn  của  cha  mẹ,  giáo  huấn  của 

lão sư dạy bảo nghiêm khắc, cho nên gọi là nghiêm sư 

xuất cao đồ. Hai mươi tuổi trở lên thì chúng đã thành 

niên  rồi.  Vào  thời  xưa,  Trung  Quốc  hành  quan  lễ, 

người trưởng thành có lỗi lầm thì không dễ nói, vì nói 

ra thì họ sẽ tự ái, cho nên từ 20 đến 40 tuổi, nếu có lỗi 

lầm thì thiện tri thức chỉ có thể ám thị đối với họ, chắc 

chắn không nói rõ ra. 



24 



(VCD 132) 

 

Tại vì sao không thể nói rõ? Người trưởng thành 

đều có sĩ diện, cha mẹ lão sư đều phải chú ý, phải duy 

trì tôn nghiêm của bạn, khi bạn có lỗi lầm thì âm thầm 

dạy bạn, hy vọng bạn từ trong âm thầm có thể hồi đầu 

giác ngộ, thay đổi tự làm mới. Cho nên thi thư ca từ 

của  Trung  Quốc,  phần  nhiều  đều  là  ngầm  dạy  bảo, 

không  nói  trắng  ra.  Sau  40  tuổi,  nếu  có  lỗi  lầm  thì 

không nói được, ám thị cũng không thể được. Bạn có 

chỗ nào hay thì tán thán bạn, nhưng bạn có lỗi lầm thì 

tuyệt  đối  không  nhắc  đến,  cũng  chính  là  nói  sau  40 

tuổi thì không thể dạy rồi. 

Chúng  ta  tưởng  tượng,  ngày  nay  chúng  ta  gặp 

phải  tai  nạn,  gặp  phải  đại  nạn.  Cái  nạn  này  chính  là 

trên  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  nói:   "Tiên  nhân  bất 

 thiện"  (tiên nhân là cha mẹ, thầy giáo của chúng ta), 

 "bất thức đạo đức"  (họ không thấu suốt, không hiểu 

rõ đối với đại đạo lý này),  "vô hữu ngộ giả"  (không 

có người dạy bạn, hành động việc làm của chúng ta, 

25 



cả  thân  tội  nghiệp,  Phật  Bồ  Tát  xem  thấy  lượng  thứ 

cho chúng ta),  "thù vô quái tha"  (không trách chúng 

ta). 

Ngày  nay  chúng  ta  dạy  bảo  đối  với  quần  chúng 

rộng lớn trong xã hội chỉ có giảng Kinh nói pháp. Mọi 

người nghe rồi, cảm thấy “ta có tâm bệnh này”, quyết 

không  phải  nói  chúng  ta  giảng  Kinh  không  có  đối 

tượng.  Bạn  nghe  rồi,  cảm  thấy  việc  này  dường  như 

chính  là  tâm  bệnh  của  ta,  điều  này  có  thể  thấy  được 

bạn giác ngộ rồi. Sau khi ngộ rồi thì bạn phải sửa. Bạn 

nghe, hiểu tường tận rồi, phát hiện tâm bệnh của chính 

mình,  đây  gọi  là  khai  ngộ.  Đem  tâm  bệnh  của  chính 

mình cải đổi lại, đó gọi là tu hành, bạn là thật tu. Nếu 

như  biết  được  tâm  bệnh  của  chính  mình  mà  không 

chịu tu, ngộ mà không tu cùng chưa ngộ không có gì 

khác nhau. Cho nên học Phật chân thật có công phu, 

chân thật có được thọ dụng, không có gì khác hơn là 

tùy thuận giáo huấn của Phật Đà, chúng ta liền thành 

tựu. Phàm hễ là người không thể thành tựu là do học 

Phật  mà  vẫn  tùy  thuận  theo  phiền  não  tập  khí  của 

chính  mình,  vẫn  tùy  thuận  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp  trước  của  chính  mình,  những  người  này  cả  đời 

26 



cũng không thể thành tựu, chỉ  ở trong Phật  pháp kết 

một  chút  thiện  duyên  với  Phật  Bồ  Tát.  Lão  sư  Lý 

thường nói:  "Đáng sanh tử như thế nào, vẫn phải sanh 

 tử như thế đó" , không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi. 

Trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, dẫn 

chứng  Kinh  điển  để  nhắc  nhở  chúng  ta,  người  hủy 

báng  chánh  pháp  sẽ  đọa  vào  trong  A  Tỳ  Địa  Ngục 

không chỉ một kiếp, cái thế giới này hoại rồi (thành - 

trụ - hoại - không), họ chuyển đến A Tỳ Địa Ngục thế 

giới  khác  để  thọ  tội,  luân  chuyển  như  vậy  trải  qua 

trăm ngàn kiếp A Tỳ Địa Ngục vẫn không cách gì ra 

khỏi. Do  nguyên nhân gì? Hủy báng chánh pháp, tội 

nghiệp cực trọng. Cho nên, hủy báng chánh pháp, phá 

hòa  hợp  tăng  là  tội  nghiệp  cực  trọng  trong  tất  cả  tội 

nghiệp. Chúng ta lật lại xem, nếu như là hộ trì chánh 

pháp, bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp, công đức đó tất 

cả chư Phật Như Lai nói không cùng tận. Tội nghiệp 

cực trọng, phước báo cực lớn đều ở trong khoảng một 

niệm. 

Lần  này,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  hướng  dẫn  mọi 

người đến Trung Quốc bái sơn, tham học. Các đồng tu 

27 



Bắc  Kinh bên đó rất  quan tâm đối  với  ông, mời ông 

đến y viện Hiệp Hòa làm một lần kiểm tra sức khỏe. 

Báo cáo kiểm tra khiến cho người xem rất là lo lắng, 

không  lý  tưởng  lắm.  Đồng  tu  Bắc  Kinh  bên  đó  gọi 

điện  thoại,  gởi  fax  nói  với  tôi.  Những  tấm  phim  X-

quang  mười  năm  trước  của  cư  sĩ  Lý  không  có  tặng 

cho  họ  xem.  Nếu  tặng  cho  họ  xem,  sẽ  khiến  người 

xem giật mình. Thể nghiệm này ở người bình thường 

là tương đối nghiêm trọng, còn ở ông thì không hề có 

việc  gì.  Ông  không  phải  người  phàm,  dùng  cái  nhìn 

của  người  phàm  để  xem  ông  thì  sẽ  thấy  sai.  Vì  sao 

vậy? Người phàm có ta, có ta thì sẽ có bệnh. Bồ Tát 

không có ta, không có ta thì không có bệnh. Mỗi niệm 

của  Bồ  Tát  là  vì  tất  cả  chúng  sanh,  không  có  chính 

mình. Tất  cả Phật  sự  (Phật  sự chính  là sự  nghiệp  lợi 

ích  tất  cả  chúng  sanh),  nếu  như  thành  tựu  thì  chúng 

sanh  có  phước,  nếu  như  không  thành  tựu  thì  chúng 

sanh không có phước. 

Chúng  ta  xem,  đồng  tu  Singapore  có  phước  báo 

hay  không?  Phải  nên  tin  tưởng,  người  nghe  Kinh 

nhiều  đến  như  vậy,  người  niệm  Phật  nhiều  đến  như 

vậy,  khu  vực  này  có  phước  báo.  Đạo  tràng  này  của 

28 



chúng ta xem ra vẫn không tệ, tương đối hưng vượng, 

thế nhưng so với đạo tràng của người xưa thì kém rất 

xa.  Hiện  tại  đạo  tràng  này  của  chúng  ta  mỗi  ngày 

giảng Kinh hai giờ đồng hồ, niệm Phật 24 giờ đồng hồ 

không  gián  đoạn,  thế  nhưng  buổi  tối  số  người  niệm 

Phật không nhiều. Chúng ta hy vọng đến năm tới, sau 

khi  qua  Tết  rồi,  giảng  đường  phải  giảng  Kinh  mỗi 

ngày bốn giờ đồng hồ. Các vị đồng tu phải phát tâm. 

Hiện  tại  mỗi  một  tuần  lễ  các  vị  giảng  một  giờ  đồng 

hồ. Hy vọng năm tới mỗi một tuần lễ có thể giảng hai 

giờ đồng hồ (thêm một giờ đồng hồ), buổi chiều giảng 

hai giờ đồng hồ, buổi tối giảng hai giờ đồng hồ, phải 

có bốn giờ đồng hồ giảng Kinh. Đồng tu niệm Phật ở 

niệm Phật đường phải nhiều để cứu vãn kiếp nạn. Tự 

lợi  -  lợi  người,  đó  là  công  đức  chân  thật.  Nếu  như 

chúng  ta  không  nỗ  lực  làm,  khi  gặp  phải  tai  nạn  thì 

không thể nào hối kịp. Phải nên biết, chúng ta ở niệm 

Phật  đường  này  niệm  Phật,  công  đức  vô  lượng  vô 

biên. Chỉ cần bạn ở nơi đây niệm, mỗi câu mỗi chữ, 

từng câu Phật hiệu đều là hồi hướng đến tất cả chúng 

sanh khổ nạn trên thế giới này. Chúng ta là vì cái niệm 

này,  đây  chính  là  hồi  hướng.  Ta  đến  nơi  đây  niệm 

29 



Phật  không  phải  vì  chính  một  mình  ta,  mà  vì  tất  cả 

chúng  sanh.  Cho  nên  niệm  Phật  nghe  Kinh,  nghe 

Kinh,  quỷ  thần  cũng  muốn  xin  nghe.  Hiện  tại  có  rất 

nhiều  người không  biết  được,  trai  đường  lầu  hai  của 

chúng ta có truyền hình mở phát băng ghi hình giảng 

Kinh 24 giờ không gián đoạn. Có rất nhiều người nói, 

không  có  một  người  nào  xem,  truyền  hình  mở  để 

không thì phí. Không phải là mở uổng phí, đây là do 

quỷ thần yêu cầu.  Có đồng tu hỏi  họ:   “Các vị  muốn 

 nghe  Kinh,  vì  sao  không  đến  giảng  đường  để  nghe? 

 Tại  vì  sao  không  đến  niệm  Phật  đường  để  niệm 

 Phật?”.  Họ nói, giảng đường ánh sáng quá lớn, niệm 

Phật đường, giảng đường có Phật quang, khi họ muốn 

bước  vào  cửa,  họ nói  họ  rất  là khó  chịu,  không  chịu 

nổi, họ yêu cầu ở lầu hai. Cho nên, chúng ta quy y cho 

những quỷ thần này, truyền thụ tam quy cho họ, họ ở 

nơi đó nghe Kinh 24 giờ đồng hồ không gián đoạn. Ở 

nơi đây quỷ thần yêu cầu được nghe Kinh. 

Lần trước, các vị cũng đã nghe cư sĩ Tề ở Đông 

Thiên Mục Sơn - Hàng Châu báo cáo qua với các vị, 

những quỷ thần bên đó cũng yêu cầu được nghe Kinh. 

Bên đó mỗi ngày họ cũng mở phát đĩa giảng, đại khái 

30 



là  mở  băng  ghi  hình  hai  giờ  đồng  hồ.  Quỷ  thần  yêu 

cầu  tăng  thêm  thời  gian,  vì  hai  giờ  không  đủ,  thế 

nhưng  trên  núi  không  có  điện,  khi  họ  mở  phát  băng 

đĩa thì phải lắp đặt một máy phát điện nhỏ. Thế nhưng 

họ vẫn phải đáp ứng yêu cầu của quỷ thần, phát thêm 

một ít thời gian nữa. Quỷ thần đều yêu cầu được nghe 

Kinh. Gần đây tôi lại nghe ở Trung Quốc đại lục cũng 

có  rất  nhiều  quỷ  thần  yêu  cầu  nghe  Kinh,  yêu  cầu 

niệm  Phật.  Điều  này  đáng  được  chúng  ta  cảnh  tỉnh. 

Nếu chúng ta không làm thì hối hận không kịp. 

Đại  Sư  Thiện  Đạo  ở  trong  chú  giải  của  "Quán 

Kinh"  có  mấy  câu  nói  khai  đạo  chúng  ta.  Ngài  nói: 

 “Tội ngũ nghịch, báng pháp không được vãng sanh 

 là Phật phương tiện nói. Ý của Phật là khuyến khích 

 chúng  ta  không  nên  tạo  trọng  tội” .  Ý  nghĩa  chính 

ngay chỗ này. Năm nghịch mười ác, hủy báng chánh 

pháp, chỉ cần bạn đến khi lâm chung không hủy báng 

thì  cũng  có  thể  vãng  sanh,  khi  lâm  chung  sám  hối 

“ngày trước hủy báng là sai” thì đều có thể vãng sanh. 

Có  thể  thấy  được  sự  từ  bi  của  nhà  Phật  chân  thật  là 

không thể nghĩ bàn. Thế nhưng chúng ta phải ghi nhớ, 

con người ở thế gian này khổ đau, ngắn ngủi. Đồng tu 

31 



trung niên trở lên đều có cảm xúc này. Người già 60 

tuổi  trở  lên  có  cảm  xúc  rất  là  rõ  ràng,  nghĩ  lại  ngày 

trước  sáu  -  bảy  mươi  năm  giống  như  ở  trong  mộng 

vậy, cũng giống như mới ngày hôm qua. Chúng ta đã 

quán sát được nhân sanh khổ đau, ngắn ngủi thì hà tất 

phải tạo nghiệp? Trong Phật pháp nói rất nhiều:  "Vạn 

 ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân" , vậy 

hà  tất  phải  tạo  tác  tội  nghiệp,  hà  tất  phải  so  đo  với 

người?  Bạn  chân  thật  nghĩ  thông  rồi,  nghĩ  tường  tận 

rồi, quyết định không tạo ác nghiệp, quyết định không 

làm những việc tổn người lợi mình. Quay đầu lại, làm 

nhiều  việc  tổn  mình  lợi  người,  đây  là  bạn  tu  phước, 

tương  lai  bạn  có  thể  mang  đi  được.  Chúng  ta  chính 

mình ở trong ngày tháng ngắn ngủi này chịu một chút 

khổ  nạn  thì  có  tính  vào  đâu?  Phải  nghĩ  đến  đời  sau 

thời gian rất dài, không luận là rơi vào trong cõi nào, 

thời gian đều dài. Nếu bạn có thể sanh thiên, bạn được 

hưởng  phước  dài.  Nếu  bạn  đọa  ba  đường,  thời  gian 

thọ khổ cũng dài. Chỉ  riêng cõi  người, thời gian  này 

rất là ngắn, cho nên không thể không giác ngộ. Lời mà 

Phật  dạy  cho  chúng  ta,  mỗi  câu  đều  là  lời  hay,  mỗi 

32 



câu  đối  với  chúng  ta  có  lợi  ích  dài  lâu  chân  thật. 

Không phải lợi ích cho Ngài, mà lợi ích cho chúng ta. 

Phật dạy chúng ta, ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày, đối nhân xử thế tiếp vật phải tu sáu Ba La Mật, 

sáu loại này phải viên mãn. Tu bố thí, bố thí là buông 

xả tham-sân-si-mạn, buông xả tự tư tự lợi. Toàn tâm 

toàn lực làm việc lợi ích xã hội, lợi ích quần chúng, sự 

nghiệp lợi ích chúng sanh, đây gọi là Bồ Tát nghiệp. 

Tôi thường hay khuyến khích các đồng tu, chúng 

ta  chỉ  có  một  tâm  thiện  chân  thành,  thiện  ý  chân 

thành,  thiện  hạnh  chân  thành,  đây  chính  là  phát  tâm 

Bồ  Đề,  tu  Bồ  Tát  đạo.  Đây  mới  là  chân  thật,  ngoài 

việc  này  ra  đều  là  giả.  Là  giả  thì  không  nên  làm, 

chúng  ta  phải  làm  thật.  Chân  thật  có  thể  giữ  ba  cái 

thiện,  phấn  đấu  ba  thiện  thì  bạn  nhất  định  được  chư 

Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  bảo  hộ,  thiên  tai 

nhân họa bạn đều có thể tránh khỏi. Đây là chân thật. 

Nhất  định  không  được  tạo  ác.  Quá  khứ  tạo  tác  ác 

nghiệp, hiện tại phải có thể hối cải, cải lỗi tự làm mới 

thì tốt. Người tạo tác tất cả tội nghiệp, phần nhiều là 

không  thể  tin  tưởng  Phật  pháp,  cho  dù  ở  trong  Phật 

33 



môn  đã  thọ  qua  Tam  quy  ngũ  giới,  đó  là  trên  hình 

thức,  không  phải  chân  thật.  Đối  với  Phật  pháp,  họ 

tuyệt nhiên không lý giải, thậm chí đến hiểu sai, giải 

sai, đây đều là do nguyên nhân ít nghe Kinh. Cho nên, 

Kinh giáo phải nghe nhiều, phải thường thường nghe, 

thì quan niệm sai lầm của chúng ta mới có thể chuyển 

đổi lại. Ngay trong đồng tu chúng ta (không chỉ là tại 

gia,  mà  kể  cả  đồng  tu  xuất  gia),  có  rất  nhiều  quan 

niệm  sai  lầm,  vẫn  cứ  không  thể  chuyển  đổi,  ở  trong 

cuộc  sống  thường  ngày  vẫn  tùy  thuận  phiền  não  tập 

khí. Đây là do nguyên nhân gì? Nghe Kinh quá ít, rất 

ít. Chúng ta mới hiểu rõ, tại vì sao năm xưa khi Thế 

Tôn  còn  tại  thế  hết  lòng  hết  dạ  giảng  Kinh  hơn  300 

hội, nói  pháp 49  năm,  mỗi  ngày  giảng  tám  giờ  đồng 

hồ,  49  năm  không  gián  đoạn,  đó  là  vì  cái  gì?  Vì 

khuyến  hóa  tất  cả  chúng  sanh  giác  ngộ  hồi  đầu,  vì 

khiến tất cả chúng sanh được lợi ích. Ngài chính mình 

sớm đã thành Phật rồi, không vì chính mình, vẫn phải 

làm  để  làm  gì?  Chư  Phật  Bồ  Tát  chỉ  có  một  việc  vì 

chúng sanh. Nếu chúng ta muốn học Phật, chính ngay 

chỗ  này  mà  học  Phật,  mỗi  niệm  cũng  phải  vì  tất  cả 

chúng sanh. 

34 



Người tạo tác tội nghiệp, trong Phật Kinh nói ra 

được rất nhiều tội chướng của họ. Bình thường chúng 

ta  nói  hai  chướng,  ba  chướng,  đây  là  nói  chung. 

Chướng ngại quá nhiều, vô lượng vô biên, nói không 

hết.  Thông  thường  mà  nói,  chướng  thứ  nhất,  không 

gặp được cơ hội tu học, không thấy Phật, không gặp 

được thiện tri thức, đây là chướng nặng. Vì sao vậy? 

Thấy Phật, có thể gặp thiện tri thức thì ngay đời này 

có  cơ  hội  được  độ.  Nếu  như  cả  đời  này  không  gặp 

được thì nhất định là tùy nghiệp lưu chuyển. 

Chướng  thứ  hai  là  không  được  lắng  nghe  chánh 

pháp. Cho dù thấy được Phật, gặp được thiện tri thức, 

họ có chướng ngại là không thể nghe pháp. Phàm hễ 

có  người  đến  giảng  Kinh  nói  pháp  thì  luôn  có  việc 

khác chướng ngại họ. Cái chướng này còn quan trọng 

hơn  chướng  phía  trước.  Nghe  pháp  mới  có  thể  giác 

ngộ. Không nghe pháp, gặp được Phật, gặp được thiện 

tri  thức  thì  chỉ  có  thể  trồng  được  chút  phước,  chắc 

chắn không thể chuyển mê thành ngộ. Then chốt giáo 

học của Phật pháp chính là chuyển mê thành ngộ. 

35 



Nhà  Phật  thường  nói,  giai  đoạn  thứ  nhất  của 

người sơ học là chuyển ác làm thiện, đây là tu phước. 

Giai đoạn thứ hai là chuyển mê thành ngộ, là tu huệ. 

Phước  -  huệ  song  tu  mới  có  thể  chuyển  phàm  thành 

thánh.  Nếu  như  chỉ  có  thể  làm  được  điều  thứ  nhất 

chuyển  ác  thành  thiện,  thì  bạn  đời  sau  hưởng  phước 

báo trời người, không ra khỏi ba cõi. Nếu muốn thoát 

luân hồi, ra khỏi ba cõi  thì  nhất  định phải  có trí  tuệ, 

nhất định phải chuyển mê thành ngộ. Đây là trung tâm 

giáo học của Phật pháp. 

Chướng  thứ  ba  là  không  thể  thừa  sự  chư  Phật. 

Đây  là  điều  đương  nhiên,  vì  cái  tầng  này  khó,  ở  thế 

gian này chúng ta không dễ gì làm được. Thế nhưng 

vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  làm 

được,  mỗi  ngày  bạn  có  thể  đi  cúng  dường  mười 

phương vô lượng vô biên chư Phật. Đây là từ trên quả 

mà nói. Hai loại chướng phía trước là từ trên nhân mà 

nói, loại này là chướng ở trên quả. Bạn không có năng 

lực tùy ý thân cận tất cả chư Phật Như Lai. 

Chúng ta tu phước tu huệ, thực tế mà nói, chính là 

hy  vọng  có  thể  thành  tựu  công  đức  viên  mãn.  Thế 

36 



nhưng chúng ta tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, có người nào mà 

không tạo tội nghiệp? Năm tội nghịch này (tội nghiệp 

khác  thì  càng  không  cần  phải  nói),  chúng  ta  đối  với 

cha mẹ tuy là không có giết hại, nhưng lừa gạt cha mẹ 

là  việc  rất  bình  thường.  Giết  hại  cha  mẹ  là  tội  cực 

trọng,  tội  lừa  dối  cha  mẹ  cũng  không  phải  nhẹ.  Lừa 

dối thầy giáo thì càng không cần phải nói, thi cử còn 

quay  đề,  quay  đề  không  phải  là  lừa  dối  thầy  sao? 

Không chịu chăm chỉ nỗ lực dụng công đọc sách, lừa 

dối  thầy  để  lấy  điểm  số.  Cho  nên  bạn  từ  trong  Phật 

Kinh  để  xem,  tội  lỗi  đều  không  nhẹ.  Thế  nhưng  chỉ 

cần chúng ta có thể hồi tâm chuyển ý, chỉ cần sám hối 

niệm Phật. 

"Niệm Phật", ý nghĩa của hai chữ này sâu rộng vô 

tận. Tại vì sao vậy? Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói với 

chúng  ta,  bất  cứ  một  pháp  môn  nào  đều  viên  dung 

hàm nhiếp tất cả pháp môn. Nhà Phật nói tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, mỗi một pháp môn đều hàm nhiếp tất 

cả pháp môn, mỗi môn đều là như vậy. Chúng ta làm 

gì hiểu được đạo lý này? 

37 



Niệm  Phật  phải  niệm  bằng  cách  nào  mới  có  thể 

viên nhiếp tất cả pháp môn? Chúng ta đem Phật pháp 

quy kết thành một tổng cương lĩnh để các vị dễ dàng 

nhớ, dễ dàng học tập. Tâm chân thành, tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm giác ngộ, tâm từ bi, chúng ta dùng 

tâm  này  niệm  Phật.  Ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, chúng ta nhìn được thấu, buông được xuống, tự 

tại  tùy  duyên  mà  không  phan  duyên,  đó  gọi  là  niệm 

Phật. Cho nên mười câu này, trong mỗi một câu đều 

viên nhiếp chín câu khác. Niệm Phật như vậy là chân 

thật hồi tâm sám hối niệm Phật. Cho dù ngày trước vô 

tri, tạo tác năm nghịch mười ác, chúng ta lâm chung 

vẫn có thể vãng sanh. A Di Đà Phật chân thật là đại từ 

đại bi, thế nhưng nếu như cả đời bạn không chịu quay 

đầu, không chịu cải lỗi, vậy thì không còn cách nào. 

Sau khi chúng ta hiểu rõ đạo lý này, các vị đồng tu tại 

gia phải chân thật phát tâm, đối với con cái trong gia 

đình  phải  cố  gắng  dạy  cho  tốt.  Giáo  dục  học  đường 

tuy là không nói, xã hội đại chúng cũng phải nhìn đến, 

chúng ta làm từ trong gia đình. 

Hai năm gần đây, tôi nghe nói người Anh đã bắt 

đầu  làm,  họ  làm  được  rất  tốt.  Các  bé  nhỏ  ở  trường 

38 



mầm  non  đều  có  giáo  trình  Phật  học.  Họ  bắt  đầu  từ 

gốc, từ mầm non, tiểu học, trung học, đại học, đều có 

giáo  trình Phật  học. Úc  châu hiện  tại cùng làm theo, 

Úc  châu  gần  đây  cũng  bắt  đầu  làm  từ  trường  mầm 

non.  Lần  trước  tôi  đến  thăm  viếng  Úc  châu,  một  số 

quan viên Úc châu mong muốn chúng ta cung cấp cho 

họ giáo trình. Sau khi tôi trở lại, nói với các thầy trong 

lớp  bồi  dưỡng  của  chúng  ta,  hy  vọng  các  vị  lưu  ý, 

chúng ta biên soạn một số giáo trình, cung cấp cho họ 

làm tham khảo. Người nước ngoài giác ngộ rồi, người 

nước ngoài quay đầu rồi, còn chúng ta vẫn trơ trơ như 

người gỗ, vẫn không biết quay đầu. Cho nên tôi liền 

nghĩ đến, người nước ngoài vì sao có thể nghĩ đến vấn 

đề  này?  Nước  Anh  là  quốc  gia  Ki  Tô  giáo,  Úc  châu 

cũng là quốc gia Thiên Chúa giáo. Ki Tô giáo làm sao 

nghĩ ra muốn học Phật, vẫn là muốn dạy các bạn nhỏ 

bắt đầu từ nhà trẻ? Tôi nghĩ, đây đều là vào thập niên 

70,  bị  ảnh  hưởng  của  Tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỷ.  Lời  của 

Tiến sĩ Thang Ân Tỷ đã không uổng phí. Nếu như họ 

chân  thật  nỗ  lực,  từ  nhỏ  đã  tiếp  nhận  giáo  trình  của 

Phật pháp, công đức của Tiến sĩ Thang Ân Tỷ thì quá 

to quá lớn. 

39 



Chúng ta biết, người Úc châu ở vào hai, ba thế kỷ 

trước đã tạo tác ác nghiệp cực trọng. Họ chính mình 

cũng biết, họ là tín đồ Thiên Chúa giáo, tín đồ Ki Tô 

giáo, sâu sắc tin vào lời tiên đoán ngày tận thế. Ngày 

trước  còn  có  một  tạp  chí  đến  phỏng  vấn  tôi  là  theo 

cách  nhìn  của  họ,  năm  1999  là  ngày  tận  thế  của  thế 

giới. Đây là từ trong thánh Kinh mà có, nói đến ngày 

tàn của thế giới. Họ xem thấy tai nạn hiện tại của toàn 

thế  giới  dường  như  là  dự  báo  ngày  tàn  của  thế  giới 

càng ngày càng rõ ràng. Tạp chí lấy cái này làm chủ 

đề để thảo luận vấn đề này. Tôi nói với họ, trong Phật 

pháp không có cách nói ngày tàn của thế giới. Thích 

Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta, pháp vận của Phật 

là mười hai ngàn năm. Chánh Pháp là một ngàn năm, 

Tượng Pháp là một ngàn năm, Mạt Pháp là mười ngàn 

năm.  Mười  ngàn  năm  sau  khi  Phật  pháp  diệt,  "Kinh 

Vô  Lượng  Thọ"  vẫn  tiếp  tục  còn  tồn  tại  một  trăm 

năm.  Kinh  này  diệt  sau  cùng.  Khi  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ"  cũng không  còn,  thì  còn  có  một  câu  danh  hiệu 

"A Di Đà Phật" vẫn tiếp tục thêm một thời gian, cho 

nên đệ tử Phật chúng ta xem thế giới này còn rất là lạc 

quan, không bi quan giống như họ vậy. Thế nhưng tôi 

40 



nói với họ, tai nạn sẽ có. Tai nạn từ đâu mà ra? Trên 

Kinh Phật nói:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" . Phật 

ở  trên  Kinh  thường  nói:   “Y  báo  tùy  theo  chánh  báo 

 chuyển” . Y báo là gì vậy? Là hoàn cảnh đời sống của 

chúng  ta.  Chánh  báo  là  gì  vậy?  Là  tư  tưởng  hành  vi 

của chúng ta. Hoàn cảnh đời sống của chúng ta là tùy 

theo  tư  tưởng  hành  vi  của  chúng  ta  mà  chuyển  biến. 

Hay nói cách khác, tâm của chúng ta thiện, hạnh của 

chúng  ta  thiện  thì  hoàn  cảnh  của  chúng  ta  liền  sẽ 

chuyển tốt;  nếu như  tâm không thiện, hành vi không 

thiện thì hoàn cảnh của chúng ta sẽ đổi xấu. Xấu chính 

là thiên tai nhân họa. Cho nên từ ngay trong rất nhiều 

lời  giáo  huấn  này  của  Phật,  chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán 

sát. Hiện tại người thế gian này mỗi ngày nghĩ đến cái 

gì, họ thấy cái gì, nghe cái gì, nói cái gì, làm cái gì? Tỉ 

mỉ mà quán sát thì bạn liền biết được rất rõ ràng, rất 

tường tận, thế giới là trị thế hay loạn thế. 

Hiện  tại  đại  chúng  xã  hội  tuyên  dương  chánh 

pháp,  họ  không  đến  nghe.  Chúng  ta  cúng  dường 

những tôn tượng Phật, họ cũng không muốn xem. Họ 

muốn  xem  cái  gì?  Xem  những  thứ  kỳ  kỳ  quái  quái, 

yêu ma quỷ quái, chúng ta xem thấy rất là lo sợ, họ ưa 

41 



thích  thứ này.  Phạm  âm  này  của  chúng ta,  họ  không 

thích  nghe,  họ  thích  nghe  tiếng  reo  hò,  bạn  nói  xem 

còn cách nào? Những âm nhạc đó, chúng ta đều không 

thể nghe nổi, họ nghe quen như không có gì. Cho nên 

chúng ta mới biết được, thế gian này sẽ có kiếp nạn, 

kiếp  nạn  chưa  từng  xảy  ra.  Muốn  cứu  vãn  kiếp  nạn 

này, phương pháp duy nhất hiện tại là chỉ có thể dựa 

vào tôn giáo. Cho nên tôi sâu sắc hy vọng truyền giáo 

sư trong mỗi tôn giáo, các lãnh đạo tôn giáo phải nỗ 

lực gánh lấy sứ mạng giáo hóa chúng sanh. Tôi qua lại 

với mỗi tôn giáo, mục đích chính ngay ở chỗ này. 

Giáo  dục  tôn  giáo  là  giáo  dục  xã  hội  đa  nguyên 

văn hóa. Chúng ta chỉ có thể từ ngay chỗ này nghĩ ra 

phương  pháp  để  bổ  cứu,  hy  vọng  có  thể  chuyển  đổi 

lòng người, hy vọng mọi người đều có thể đoạn ác tu 

thiện,  phá  mê  khai  ngộ.  Tuy  là  các  tôn  giáo  khác 

không nói, thế nhưng đoạn ác tu thiện là tất cả các tôn 

giáo đều nói. Chúng ta có thể đem điều này làm cho 

tốt thì thế giới này liền được cứu, kiếp vận liền có thể 

chuyển.  Trong  nhà  Phật,  nhằm  vào  căn  tánh  chúng 

sanh  xã  hội  trước  mắt  mà  hóa  giải  kiếp  nạn  này. 

Phương pháp rất hữu hiệu, rất đơn giản không gì hơn 

42 



niệm Phật. Cho nên, Đại Sư Thiện Đạo nói:  "Như Lai 

 sở dĩ xuất thế, vì  nói bổn nguyện hải của Di Đà" . Ý 

nghĩa của câu này là nói, ba đời chư Phật ứng hóa ở 

thế gian vì một đại sự nhân duyên chính là tuyên nói 

pháp môn Di Đà, cứu độ tất cả chúng sanh khổ nạn. 

Không phải các pháp môn khác không tốt, mà vì các 

pháp  môn  khác  đều  cần  phải  có  căn  tánh  rất  tốt.  Vì 

sao vậy? Không có cách nói đới nghiệp thành tựu, đều 

là phải đoạn hoặc chứng chân; đoạn kiến tư phiền não, 

chứng quả A La Hán, siêu việt sáu cõi luân hồi; đoạn 

trần sa phiền não, phá một phẩm vô minh, vậy mới có 

thể siêu việt mười pháp giới, chứng được quả vị của 

Pháp Thân Đại Sĩ. Đây không phải dễ dàng, căn tánh 

chúng sanh hiện tại chúng ta không làm được. Không 

làm được, vậy bất đắc dĩ chỉ có câu A Di Đà Phật đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Chỗ  này  nói,  tạo  trọng  tội  ngũ 

nghịch, hủy báng chánh pháp, chỉ cần bạn có thể chân 

thật  triệt để  quay  đầu,  cải  lỗi  tự  làm  mới,  niệm  Phật 

vẫn  có  thể  vãng  sanh.  Ngày  nay  chúng  ta  chọn  lấy 

pháp  môn  này,  đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Nghĩ  lại 

xem,  các  pháp  môn  khác  ta  đều  không  có  năng  lực 

học,  pháp  môn  này  còn  có  thể.  Học  qua  vài  năm, 

43 



chính  mình  đầy  đủ  tín  tâm.  Đích  thực  y  theo  pháp 

môn này tu hành, có thể thành tựu, khẳng định có thể 

vãng sanh. Cho nên chúng ta đem pháp môn này giới 

thiệu  cho  người  khác,  không  luận  ở  trên  ngôn  ngữ, 

không  luận  ở  trên  thái  độ,  không  có  chút  nghi  hoặc 

nào. Người xưa nói, ngay trong bốn mươi tám nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật,  lấy  nguyện  niệm  Phật  vãng  sanh 

làm trung tâm bổn nguyện. Lời nói này rất có đạo lý, 

không  phải  không  có  đạo  lý.  Thế  nhưng  Kinh  giáo 

không  thể  không  nghiên  cứu,  không  thể  không  thấu 

triệt. Vì sao vậy? Nếu như không lý giải thấu triệt, mê 

tín  bổn  nguyện  niệm  Phật  có  thành  tựu  hay  không? 

Người thành tựu không thể nói là không có, nhưng đó 

là  người  nào  vậy?  Người  có  thiện  căn  phước  đức. 

Thực  tế  mà  nói,  chúng  ta  xem  thấy  trong  "Tịnh  Độ 

Thánh  Hiền  Lục",  trong  "Cận  Đại  Vãng  Sanh  Lục", 

những người niệm Phật vãng sanh đó có rất nhiều bà 

lão, ông lão không biết chữ, không có đi học, cái gì là 

bổn  nguyện  hay  không  bổn  nguyện,  họ  hoàn  toàn 

không biết. Người ta dạy họ một câu A Di Đà Phật, họ 

liền  trung  thực  lão  thật  ngày  ngày  niệm.  Sau  cùng 

vãng sanh, biết trước giờ ra đi, đứng mà đi, ngồi mà 

44 



đi, rất nhiều. Vì sao họ có được thành tựu? Họ thành 

tựu  chỉ  có  một  điều  kiện  là  "lão  thật  niệm  Phật",  họ 

lão  thật.  Người  lão  thật  là  trong  tâm  không  có  vọng 

tưởng (có cái bổn nguyện thì là vọng tưởng), cho nên 

họ  có  thể  thành  tựu.  Họ  thành  tựu  phẩm  vị  còn  cao, 

chúng ta không thể so được với họ. Vì sao không thể 

so được với họ? Chúng ta ngày ngày khởi vọng tưởng, 

mở  quyển  Kinh  ra,  đọc  từ  đầu  đến  cuối  luôn  khởi 

vọng tưởng, vậy thì làm sao có thể thành công? Cho 

nên, nói Kinh phải biết nói, nghe Kinh phải biết nghe. 

Biết  nói,  lìa  tất  cả  tướng,  tu  tất  cả  thiện,  phải  lìa 

tướng.  Biết  nghe,  Bồ  Tát  Mã  Minh  nói:   “Ly  ngôn 

 thuyết tướng, ly danh tự tướng, ly tâm duyên tướng” , 

đó là biết nghe. Quả nhiên có thể lìa tất cả tướng, như 

những  người  niệm  Phật  vãng  sanh,  một  lòng  một  dạ 

chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài một câu A Di Đà 

Phật  ra, trong đầu của họ trống không, không có bất 

cứ vọng niệm nào. Những người này chắc chắn vãng 

sanh,  nhất  định  là  vãng  sanh  phẩm  vị  cao.  Họ  không 

có  vọng  tưởng,  không  có  tạp  niệm.  Chúng  ta  không 

bằng họ, không thể so với họ. Nếu như có vọng tưởng, 

có tạp niệm, không còn cách nào, thì phải thâm nhập 

45 



















































































































Kinh  tạng,  thâm  giải  nghĩa  thú,  chân  thật  làm  cho  rõ 

ràng, làm cho tường tận rồi, tất cả buông xả. Cho nên, 

nguyên  nhân  chúng  ta  không  thể  buông  xả  là  chưa 

nhìn  thấu.  Nếu  muốn  nhìn  thấu,  nhất  định  phải  dựa 

vào Kinh giáo. 

Thế Tôn vì chúng ta nói pháp 49 năm, không gì 

khác hơn là giúp chúng ta nhìn thấu mà thôi. Chỉ cần 

nhìn  thấu,  buông  xả  không  khó,  trong  khoảng  một 

niệm  liền  buông  xả,  ý  niệm  liền  chuyển  đổi  lại.  Ý 

niệm này vừa chuyển đổi thì liền chuyển phàm thành 

thánh.  Ngày  nay  khó  khăn  của  chúng  ta  chính  là 

không chuyển được. Nguyên nhân không chuyển đổi 

được chính là đối với chân tướng vũ trụ nhân sanh lý 

giải không được thấu triệt. Cũng chính bởi vì như vậy, 

cho nên chúng ta hy vọng đem thời gian giảng  Kinh 

tăng thêm hai giờ đồng hồ, đạo lý chính ngay chỗ này. 





46 



(VCD 133) 

19 .    Nguyện  thứ  mười  chín,  “VĂN  DANH 

PHÁT TÂM NGUYỆN” 

1Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, phát Bồ Đề Tâm, 

tu chư công đức, phụng hành lục Ba La Mật, kiên 

cố bất thoái, phục dĩ thiện căn hồi hướng, nguyện 

sanh  ngã  quốc,  nhất  tâm  niệm  ngã,  trú  dạ  bất 

đoạn". 

Nguyện thứ mười chín này là  "văn danh phát tâm 

 nguyện" ,  rất  là  quan  trọng.  Làm  sao  chúng  ta  biết 

được  nguyện  này  là  quan  trọng?  Ở  trong  hai  phẩm 

"Ba  Bậc  Vãng  Sanh"  và  "Vãng  Sanh  Chánh  Nhân", 

Thế Tôn vì chúng ta khai thị là  "phát Bồ Đề Tâm, nhất 

 hướng  chuyên  niệm" .  Nguyện  thứ  mười  tám  phía 

trước  đã  nói  "mười  niệm  ắt  sanh",  đây  là  một  lòng 



1 Bắt đầu đĩa 133 

47 



chuyên niệm. Nguyện thứ mười chín này chính là dạy 

chúng  ta  phải  phát  tâm  Bồ  Đề.  Chỉ  có  một  lòng 

chuyên niệm mà không phát tâm Bồ Đề thì vẫn không 

thể vãng sanh, cho nên hai nguyện này là tướng biểu 

thị,  cần  phải  nhận  biết  rõ  ràng,  ngay  đời  này  của 

chúng  ta  nhất  định  được  sanh  Tịnh  Độ  thì  không  hề 

trống qua. 

Cái thân ở thế gian này, người xưa nói là cái thân 

sau cùng, vô lượng kiếp đến nay, đời này là sau cùng. 

Chúng ta đánh dấu mốc sau cùng, về sau không trở lại 

sáu  cõi  luân  hồi  nữa,  chắc  chắn  vãng  sanh  Tịnh  Độ. 

Lần sau nếu như có trở lại thì là thừa nguyện tái sanh, 

nhất định không phải phàm phu, không phải do nghiệp 

lực  đến  thọ  sanh,  mà  do  nguyện  lực  đến  thọ  sanh. 

Việc này hoàn toàn không giống nhau. Nếu như người 

công phu tốt, ngay hiện tiền có thể chuyển nghiệp lực 

thành nguyện lực, không cần phải đánh một vòng đến 

Thế giới Cực Lạc rồi quay lại. Có người nào làm được 

điều này hay không? Có! Từ xưa đến nay có rất nhiều. 

Vậy nguyện lực của chúng ta chuyển đổi lại rồi, tương 

lai có thể vãng sanh hay không? Xin nói với các bạn, 

việc vãng sanh là tùy theo ý của chính bạn, bạn tự tại 

48 



vãng  sanh.  Đây  là  pháp  môn  Tịnh  Tông  thù  thắng 

không gì bằng. 

Trong  nguyện  văn  chúng  ta  phải  đặc  biệt  lưu  ý 

câu:  "Ngã tác Phật thời, thập phương chúng sanh" . 

 "Ngã"  là A Di Đà Phật tự xưng. A Di Đà Phật ở  Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc thành Phật đến nay đã mười 

kiếp. Thế Tôn đã giới thiệu  cho chúng ta ở trong rất 

nhiều  Kinh  luận,  Ngài  đã  thành  Phật  rồi.  "Mười 

 phương  chúng  sanh" ,  đây  không  có  gì  khác  biệt, 

đương  nhiên  bao  gồm  chúng  ta  trong  đó.  Mười 

phương thế giới vô lượng vô biên chúng sanh, không 

phân  quốc  tịch,  không  phân  tộc  loại  (tộc  loại  này  là 

mười  pháp  giới),  không  phân  tôn  giáo  tín  ngưỡng, 

thảy đều bao gồm ở trong đó. Hiện tại người ta gọi là 

đa  nguyên  văn  hóa,  thế  nhưng  ngay  trong khái  niệm 

của  chúng  ta,  đa  nguyên  văn  hóa  vẫn  là  phạm  vi  có 

hạn. Vì sao vậy? Bởi vì đa nguyên văn hóa của chúng 

ta không bao gồm súc sanh trong đó, chúng ta nói đa 

nguyên văn hóa là nói cõi người, không phân giới hạn 

quốc  gia,  không  phân  giới  hạn  dân  tộc,  không  phân 

giới  hạn  chủng  tộc,  không  phân  giới  hạn  tôn  giáo, 

nhưng súc sanh không có trong đó, cõi ngạ quỷ không 

49 



có trong đó, cõi trời không có trong đó, cõi địa ngục 

cũng không có trong đó. Cho nên, đa nguyên văn hóa 

của  chúng  ta  so  với  Phật  là  thiểu  nguyên  văn  hóa, 

không  phải  đa  nguyên  văn  hóa.  Nhà  Phật,  mười 

phương chúng sanh này mới là đa nguyên văn hóa cứu 

cánh viên mãn. Chúng ta phải có thể thể hội, phải có 

thể nhận biết, tâm lượng của chúng ta phải mở rộng. 

Nơi  nơi  đều  là  tâm  lượng  nhỏ  thì  tâm  Bồ  Đề  không 

thể phát khởi. Tâm Bồ Đề là  "tâm bao thái hư, lượng 

 khắp pháp giới" , tâm Bồ Đề là tâm giác ngộ cứu cánh 

viên mãn. Bạn phát ra cái tâm này cùng tâm của A Di 

Đà  Phật  là  tương  đồng,  cùng  tâm  của  mười  phương 

chư Phật Bồ Tát là tương đồng. Trong pháp Đại Thừa, 

không luận tu học pháp môn nào, bạn đều có thể thành 

tựu. Đại Thừa kiến lập ở trên nền tảng của tâm Bồ Đề. 

Người Tiểu Thừa không có phát tâm Bồ Đề, họ không 

ra  khỏi  mười  pháp  giới,  niệm  Phật  cũng  không  thể 

vãng sanh. Đạo lý này mọi người phải hiểu. 

Niệm  Phật  phải  niệm  bằng  cách  nào?  Câu  sau 

cùng, Phật dạy chúng ta:  "Nhất tâm niệm ngã, trú dạ 

 bất  đoạn" .  Niệm  Phật  là  nhất  tâm  niệm.  Hiện  tại 

chúng  ta  niệm  Phật  là  tâm  ý  qua  loa.  Khi  giảng  đến 

50 



sau  cùng  tôi  sẽ  nói  tường  tận  với  các  bạn.  Bạn  phải 

biết  được  cách  niệm  như  thế  nào,  làm  thế  nào  phát 

tâm, bạn liền chắc chắn được sanh. 

 "Mười phương chúng sanh"  là bao gồm chúng ta 

ở trong đó. Vấn đề chính là chúng ta có giác ngộ hay 

không, chúng ta có chịu làm hay không? Phía sau nói: 

 "Văn  ngã  danh  hiệu,  phát  Bồ  Đề  tâm" .  Danh  hiệu 

chính  là  sáu  chữ  hồng  danh  "Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật" , thế nhưng trên Kinh gọi là "danh hiệu", danh 

hiệu  chỉ  có  bốn  chữ  "A  Di  Đà  Phật" .  "Nam  Mô" 

không phải là danh hiệu. “Nam Mô” là ý nghĩa quy y, 

ý nghĩa cung kính. Hiện tại chúng ta đến Trung Quốc, 

người  Trung  Quốc  tôn  xưng  đối  với  người,  tôn  kính 

một vị tiên sinh nào đó, “Nam Mô” chính là tôn kính, 

chính là cái ý này. Nếu dùng lời hiện đại mà nói, tôn 

kính A Di Đà Phật. Chúng ta phải hiểu được cái ý này, 

danh hiệu chỉ có bốn chữ. 

 “Văn danh” , hiện tại chúng ta đều văn danh, cách 

nói  này  không  rõ  ràng.  Bạn  phải  nhận  biết  rõ  ràng, 

Kinh  này  là  Kinh  Đại  Thừa,  không  phải  Kinh  Tiểu 

Thừa, chữ "văn" trong Kinh Đại Thừa có ý nghĩa rất 

51 



sâu,  chữ  văn  này  là  văn-tư-tu,  ba  huệ  của  Bồ  Tát  tu 

học. Nếu không phải  chữ  “văn” ở trong văn-tư-tu ba 

huệ  của  Bồ  Tát,  ngày  nay  chúng  ta  nghe  được  danh 

hiệu A Di Đà Phật phải nên thảy đều vãng sanh. Tại vì 

sao  người  xưa  vẫn  thường  hay  nói,  ngay  trong  một 

vạn người niệm Phật, chân thật vãng sanh chẳng quá 

ba người, năm người mà thôi? Một vạn người đó đều 

là văn danh, tại vì sao chân thật vãng sanh chỉ có hai 

người, ba người, năm người? Do đây có thể biết, chữ 

“văn” này chân thật là chữ “văn” trong ba huệ của Bồ 

Tát. Nghe được danh hiệu “A Di Đà Phật”, con người 

này chắc chắn vãng sanh, quyết định làm Phật. 

“Tam huệ”, cái huệ đó là gì? Cái huệ đó là “huệ” 

của “giới-định-huệ”. Bạn xem,  “nhân giới được định, 

 nhân định được huệ” . Chỗ này chính là nói pháp Đại 

Thừa nhất định phải xây dựng trên nền tảng của Tiểu 

Thừa. Chúng ta có trì giới hay không, có tu định hay 

không? Người niệm Phật có cần trì giới hay không, có 

cần tu định hay không? Nếu như nói người niệm Phật 

không cần trì giới, không cần phải tu định, lời nói này 

là sai rồi, đối với sự niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chắc 

chắn sẽ sanh ra chướng ngại. Chúng ta phải ghi nhớ! 

52 



Thế  Tôn  khai  đạo  pháp  môn  này  cho  chúng  ta, 

nền tảng là "Tịnh Nghiệp Tam Phước". "Tịnh Nghiệp 

Tam  Phước"  chính  là  giới.  Chúng  ta  xem  thấy  trong 

"Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật", phu nhân Vi Đề Hy 

gặp phải biến cố gia đình, quốc gia, bà chân thật giác 

ngộ thế gian vô thường, cho nên mới hồi tâm chuyển 

ý, cầu sanh Tịnh Độ. Bà có ý niệm này, nhưng Tịnh 

Độ ở nơi đâu thì bà không biết, cho nên bà thỉnh giáo 

với Thế Tôn. Thế Tôn rất từ bi, Thế Tôn cũng không 

chủ động khuyên bà, mà Thế Tôn dùng thần lực biến 

hiện  ra  mười  phương  cõi  nước  chư  Phật  để  cho  bà 

xem thấy. Sau khi xem rồi, bà chọn lấy Thế giới Cực 

Lạc của A Di Đà Phật. Cho nên không phải Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  khuyên  bà  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  mà 

chính bà chọn lấy. Sau khi chọn, Thế Tôn tán thán là 

 “bà chọn đúng rồi!” . Bà liền cầu giáo pháp với Thế 

Tôn,  làm  thế  nào  có  thể  được  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc. Thích Ca Mâu Ni Phật không giảng 

phương  pháp  trước,  mà  giảng  "Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước" trước. Các bạn nghĩ xem, "Tịnh Nghiệp Tam 

Phước" nếu như không quan trọng thì Thích Ca Mâu 

Ni Phật cần gì phải giảng? Chỉ cần nói với bạn, bạn cứ 

53 



lão thật niệm Phật thì được rồi. Thế Tôn không hề có 

cách nói như vậy. Chúng ta đọc Kinh, những chỗ then 

chốt như thế này rất là quan trọng, làm sao có thể xem 

thường? 

"Tịnh Nghiệp Tam Phước" là trì giới, nhất là điều 

thứ  nhất:  "Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư 

trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp" , 

chúng ta làm được hay không? Nếu như điều thứ nhất 

này  không  làm  được,  một  ngày  bạn  niệm  mười  vạn 

danh hiệu Phật, một ngày gật đến ba ngàn cái gật đầu, 

đều không thể vãng sanh. Đây là tôi nói lời thành thật, 

nói  lời  chân  thật  với  bạn.  Vì  sao  vậy?  Thế  Tôn  giới 

thiệu với chúng ta rất tường tận, Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc là  "chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ" , 

cho  nên  chính  chúng  ta  phải  đem  chính  mình  dưỡng 

thành người thượng thiện thì mới có điều kiện làm bạn 

đồng tu với đại chúng Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Họ là thượng thiện, còn chúng ta là thượng ác, vậy thì 

làm sao được? A Di Đà Phật có từ bi hơn, kéo bạn đến 

ở  nơi  đó,  bạn  xem  thấy  những  người  đó  đều  không 

vừa  mắt,  những  người  đó  xem  thấy  bạn  cũng  không 

vừa mắt, vậy thì bạn không thể vào được. Không chỉ 

54 



là  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  Thế  Tôn  sau  cùng 

nói với chúng ta ba điều mười một câu này là  "chánh 

 nhân  tịnh  nghiệp  của  ba  đời  chư  Phật" .  Hai  câu  nói 

này  quan  trọng  dường  nào!  Ba  đời  chư  Phật  là  Phật 

quá  khứ,  Phật  hiện  tại,  Phật  tương  lai.  Những  người 

như  chúng  ta  đây  đều  là  Phật  tương  lai.  Không  luận 

bạn  tu  học  một  pháp  môn  nào,  đây  là nền  tảng.  Nếu 

không có cái nền tảng này, bạn học bất cứ pháp môn 

gì  cũng  không  thể  thành tựu.  Cho  nên  "Tịnh  Nghiệp 

Tam Phước" chúng ta rất xem trọng, chúng ta đặc biệt 

đề  xướng,  giới  thiệu,  giảng  tỉ  mỉ,  chân  thật  hy  vọng 

ngay  trong  một  đời  này  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  thân 

cận  A  Di  Đà  Phật,  không  thể  không  nỗ  lực  làm. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói việc làm, nghĩ 

lại xem có xứng đáng với cha mẹ không? Có thể xứng 

đáng với lão sư không? Phật đem hai câu nói này để 

ngay trước mắt. 

 "Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng" , 

dùng lời Trung Quốc để nói là  "hiếu thân tôn sư" . Đây 

là đại căn đại bổn của Phật pháp, cho nên chúng ta vì 

mọi người mà giới thiệu. Tôi khẳng định,  Phật pháp 

 chính là hiếu đạo, sư đạo. Bắt đầu từ ngay chỗ này, 

55 



cũng từ ngay chỗ này viên  mãn. Hiếu đạo viên mãn, 

sư  đạo  viên  mãn  thì  thành  Phật  rồi.  Tận  nguồn  tận 

ngọn giáo học của Phật chính là "hiếu kính", là “hiếu 

thân  tôn  sư”  mà  thôi,  không  gì  khác  hơn.  Chúng  ta 

không định đặt nền tảng ở đây thì ngay đời này ắt sẽ 

uổng qua. 

Ngày nay chúng ta có nắm chắc phần vãng sanh 

hay không? Nắm ở chỗ nào? Ta đã cắm chắc nền tảng, 

ta làm được rồi. Tu hành là tu cái gì? Tu sửa hành vi 

sai lầm của chính mình. Ngày trước không hiểu được 

hiếu  thân,  không  hiểu  được  tôn  sư;  hiện  tại  nghe  lời 

giáo  huấn  của  Phật  rồi,  chúng  ta  tường  tận,  đổi  bất 

hiếu,  tu  thành  hiếu  thuận;  đổi  bất  kính,  tu  thành  tôn 

kính  sư  trưởng,  vậy  là  cắm  được  gốc  rồi.  Về  trước 

chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  thực  tế  mà  nói 

không có lòng từ bi, nhất  là đối  với người bất  thiện, 

việc bất thiện, vật bất thiện, không chút từ bi; hiện tại 

chúng ta đem nó tu sửa lại, không chỉ đối người thiện, 

việc thiện, vật thiện, chúng ta có tâm yêu thương, mà 

đối với người ác, đối  với  độc xà mãnh thú, chúng ta 

cũng có lòng yêu thương. Đây gọi là tu hành. Nếu như 

đối  với  thuận  cảnh  còn  có  tham  ái,  đối  với  nghịch 

56 



cảnh còn có chán ghét là chúng ta không có tu hành. 

Ngày ngày nghe Kinh là một việc, còn hành thì không 

có tu. Tín-Giải-Hành-Chứng, bạn chỉ có “Tín”, chỉ có 

“Giải”,  nhưng  không  có  “Hành”.  Người  xưa  nói  rất 

hay:  "Có giải, không hành cũng bằng không giải. Có 

 giải, không tin cũng bằng bất tín" . Chúng ta cả đời ở 

trong  cửa  Phật,  Tín-Giải-Hành-Chứng,  bốn  chữ  này 

không làm được chữ nào, vẫn cứ là tâm luân hồi tạo 

nghiệp  luân  hồi.  Dùng  tâm  luân  hồi  niệm  A  Di  Đà 

Phật cũng là tạo nghiệp luân hồi, vẫn phải luân hồi sáu 

cõi. 

Các bạn xem chú sớ của Pháp sư Quán Đảnh, ông 

là người ở thời đại Càn Long - nhà Thanh. Ngày trước 

tôi  học  "Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  niệm  Phật  Viên  Thông 

Chương",  tôi  có  đọc  chú  sớ  của  ông.  Phần  sau  cùng 

ông  liệt  kê  ra  một  trăm  loại  quả  báo  khác  nhau  của 

người niệm Phật. Quả báo thứ nhất là  "niệm Phật đọa 

 địa ngục A Tỳ" . Tôi lúc đó tuổi còn trẻ, vừa mới học 

Phật, tôi xem thấy câu này rất hoài nghi, cho nên tôi 

thỉnh giáo lão sư Lý là niệm Phật nếu không như pháp 

cũng  không  đến  nỗi  đọa  A  Tỳ  địa  ngục.  Lão  sư  Lý 

nghe tôi hỏi như vậy, ông nói:  “Đây là vấn đề lớn, tôi 

57 



 không chỉ  nói  cho mình anh nghe. Đến khi  tôi  giảng 

 Kinh, sẽ giải thích cho mọi người cùng nghe” . Người 

niệm Phật vì sao có thể đọa A Tỳ Địa Ngục? Họ khởi 

tâm động niệm, lời nói việc làm hoàn toàn trái ngược 

Phật pháp. Trái ngược Phật pháp, phá hoại hình tượng 

của người niệm Phật, đại chúng xã hội thông thường 

xem  thấy  hình  tượng  này  thì  sợ,  không  dám  niệm 

Phật, vậy là đã đoạn đi pháp thân huệ mạng của tất cả 

chúng sanh, cứ như vậy mà kết tội. Sau khi tôi nghe 

rồi  mới  bỗng  nhiên  hiểu  ra.  Vì  vậy,  người  xưa  nói: 

 "Trước cửa địa ngục, tăng đạo nhiều".  Người xuất gia 

tu hành rất dễ dàng đọa địa ngục, nguyên nhân là gì? 

Họ phá hoại hình tượng Phật pháp, để người vừa tiếp 

xúc  liền  nghĩ   “học  Phật  thì  ra  vốn  là  như  vậy,  học 

 Phật như vậy thì không thể học” , là từ chỗ này mà kết 

tội. Thiên khai thị đó của Pháp sư Quán Đảnh rất đáng 

được  chúng  ta  cảnh  giác.  Ông  giảng  từ  cõi  địa  ngục 

thẳng đến cõi Phật, mười pháp giới, Người niệm Phật, 

mười  pháp  giới  không  như  nhau,  rốt  cuộc  bạn  sanh 

đến pháp giới nào? Chính mình phải tường tận, chính 

mình phải rõ ràng. 

58 



Trong  “Tam  Phước”,  phước  thứ  hai  là  phước 

Tiểu Thừa: "Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất 

phạm oai nghi" . Không có cái phước phía trước này 

thì cái phước thứ hai cũng không có. Tam phước này 

giống như ba tầng lầu vậy, tầng thứ nhất là phước trời 

người, tầng thứ hai là phước Tiểu Thừa, tầng thứ ba là 

phước Đại Thừa. Ngay đến phước trời người mà bạn 

cũng không có thì làm gì có Tiểu Thừa? 

Tam  quy  thật  không  dễ  dàng,  không  thể  nói  ở 

trong nhà Phật, trước mặt Phật Bồ Tát đọc một bài chú 

quy y thì bạn được quy y rồi, làm gì có việc dễ dàng 

đến  như  vậy?  Chân  thật  quy  y  rồi,  quy  y  là  gì?  Là 

quay  đầu  nương  tựa.  Tam  quy,  Phật  -  Pháp  -  Tăng 

Tam Bảo, sợ bạn xem những chữ này thì khởi lên sự 

hiểu lầm, rồi dính vào đó, cho nên Đại Sư Huệ Năng  

triều nhà Đường, ở trong "Đàn Kinh" giảng cho chúng 

ta về “Tam quy”, Ngài không dùng ba chữ Phật - Pháp 

-  Tăng  mà  Ngài  dùng  Giác  -  Chánh  -  Tịnh,  quy  y 

Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh.  Sau  đó  Ngài  giải 

thích,  Phật  là  Giác  vậy,  Pháp  là  Chánh  vậy,  Tăng  là 

Tịnh  vậy.  Sự  giải  thích  này  chúng  ta  liền  rõ  ràng, 

không  đến  nỗi  sanh  ra  hiểu  lầm.  Làm  sao  quy  y? 

59 



Chúng  ta  liền  nghĩ  ngược  lại  Giác  -  Chánh  -  Tịnh, 

chính là tình hình trước mắt của chúng ta. Ngược lại 

của “giác” là “mê”, chúng ta mê hoặc điên đảo. Từ mê 

hoặc điên đảo quay đầu lại, y tự tánh giác, đây là bạn 

chân thật quy y Phật. Ngược lại của chánh là tà tri tà 

kiến, tư tưởng sai lầm, kiến giải sai lầm. Tri kiến của 

phàm phu sáu cõi đều là không chánh, không nên cho 

rằng  cách  nghĩ  của  chúng  ta  là  chính  xác,  cách  nhìn 

của  chúng  ta  là  chính  xác.  Sai  rồi!  Phật  ở  trên  Kinh 

giáo  nói  với  chúng  ta,  đến  lúc  nào  bạn  chứng  được 

quả A La Hán thì bạn mới có thể tin tưởng vào ý của 

chính  mình,  mới  có  thể  tin  tưởng  ý  nghĩ  của  ta  là 

chính xác. A La Hán chứng được là  Chánh Giác, Bồ 

Tát chứng được là Chánh Đẳng Chánh Giác. Nếu như 

bạn không thừa nhận cách nghĩ, cách nhìn của chính 

mình là sai lầm thì bạn không cách gì quay đầu. Cho 

nên,  tôi  thường  hay  khích  lệ  các  đồng  tu  chúng  ta 

buông  bỏ  thành  kiến  của  chính  mình,  cũng  chính  là 

nói, buông bỏ đi cách nghĩ cách nhìn của chính mình 

đối với tất cả người và sự vật. Chúng ta tuân thủ giáo 

huấn  của  Phật  Đà,  chúng  ta  buông  bỏ  đi  cách  nghĩ 

cách  nhìn  của  chính  mình  thì  chính  là  hồi  đầu  rồi, 

60 



chính là quy rồi, nương vào giáo huấn của Phật. Hiện 

tại chúng ta chưa khai ngộ. Chưa khai ngộ thì chúng 

ta  không  rời  khỏi  Phật,  không  rời  khỏi  pháp  (pháp 

chính  là  Kinh  luận).  Trên  Kinh  dạy  chúng  ta  làm, 

chúng  ta  phải  nỗ  lực  làm.  Trên  Kinh  dạy  chúng  ta 

không  được  làm  thì  chúng  ta  không  làm.  Y  giáo 

phụng hành! 

Phật  pháp  căn  bản  nhất,  Phật  dạy  chúng  ta  hiếu 

dưỡng  cha  mẹ,  chúng  ta  đã  làm  hay  chưa?  Phật  dạy 

chúng  ta  phụng  sự  sư  trưởng,  chúng  ta  đã  làm  hay 

chưa? Phật dạy chúng ta tu tâm từ, chúng ta có tâm từ 

bi  hay  không?  Không  những  không  sát,  mà  quyết 

không  não  hại  một  chúng  sanh  nào.  Nếu  như  khiến 

cho một chúng sanh sanh phiền não thì chúng ta liền 

có lỗi lầm. Tu mười nghiệp thiện, mười thiện chúng ta 

đã làm hay chưa? Đây là Phật dạy chúng ta làm, đây 

là  mức  độ  thấp  nhất.  Nếu  như  chúng  ta  không  làm 

được,  chúng  ta  học  là  Phật  gì?  Chúng  ta  còn  muốn 

vãng sanh sao? Nhất định là vãng sanh rồi, vãng sanh 

A  Tỳ  Địa  Ngục  cũng  là  vãng  sanh.  Chúng  ta  vãng 

sanh  đến  cõi  nào?  Tai  nạn  nhiều,  mê  hoặc  nhiều, 

chúng ta không thể không nói như vậy! 

61 



Ngày trước lão sư giảng Kinh thuyết pháp nói rất 

hàm  súc,  nói  vừa  đủ  mà  thôi,  còn  hiện  tại  có  nói  thế 

nào cũng đều không giác ngộ, chỉ có thảy đều nói ra 

hết. Nói ra hết, bạn giác ngộ, vậy thì bạn rất cừ khôi 

rồi,  nói  hàm  súc  thì  ai  hiểu?  Cho nên ngày  nay  nhất 

định không nên lừa gạt chính mình nữa. Lừa gạt chính 

mình thì hết cứu, dễ dàng đọa vào ba đường, muốn ra 

cũng  không  dễ  gì  ra  được.  Việc  này  không  phải  trò 

đùa, tuyệt đối không thể giỡn cợt. Nếu bạn lơ là ở chỗ 

này, thiệt thòi ở tương lai của bạn sẽ lớn. Người khác 

làm thế nào, đó là việc của họ, không liên quan gì với 

ta. Phải quan tâm chính mình cho tốt, nhất định phải 

quy  y  Giác,  quy  y  Chánh,  quy  y  Tịnh.  Tịnh  Tông 

chúng  ta  ở  trong  “Tam  quy”  đặc  biệt  chú  trọng 

"Tịnh". Tịnh là tâm thanh tịnh. Thế nào là tâm thanh 

tịnh? Nhất tâm niệm Phật. Nhất tâm là tâm thanh tịnh, 

hai  tâm  thì  không  thanh  tịnh.  Như  thế  nào  thì  gọi  là 

nhất  tâm?  Ngay  trong  hai  đến  sáu  giờ,  một  ngày  từ 

sớm  đến  tối,  trong  tâm  chỉ  có   “A  Di  Đà  Phật” ,  ức 

Phật niệm Phật, trong lòng chân thật có A Di Đà Phật, 

ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra,  không  có  bất  cứ  thứ  gì.  Sự 

việc này thì khó. Bạn muốn hỏi tôi, tôi tu bằng cách 

62 



nào,  tôi  niệm  bằng  cách  nào?  Tôi  nói  với  bạn,  trong 

tâm của tôi chỉ có một câu  "A Di Đà Phật" , ngoài A 

Di Đà Phật ra, tất cả thảy đều là A Di Đà Phật. Cách 

niệm  của  tôi  là  như  vậy.  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  nói: 

 "Một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một" .  Mỗi  một  chúng  sanh 

đều là A Di Đà Phật, quyết định không có khác biệt. 

Cách niệm của tôi là như vậy. Muỗi kiến cũng là A Di 

Đà Phật, yêu ma quỷ quái  cũng là A Di Đà Phật, cỏ 

cây  hoa  lá  đều  là  A  Di  Đà  Phật.  Trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" nói:  "Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí", 

 "một là tất cả, tất cả là một" , một A Di Đà Phật. Vậy 

bạn  hỏi  tôi,  tôi  niệm  vậy  có  sai  không?  Tôi  niệm 

không sai! Vì sao vậy? Tôi có căn cứ, căn cứ là Tịnh 

Độ  ba  Kinh. Thế giới Tây Phương Cực Lạc sáu trần 

nói  pháp,  Thế  giới  Tây  Phương  sáu  trần  đều  là  hóa 

thân của A Di Đà Phật, hay nói cách khác, ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, sáu căn của bạn tiếp xúc đều là 

A  Di  Đà  Phật.  Cách  niệm  Phật  của  tôi  là  như  vậy, 

không  giống  như  cách  niệm  của  bạn.  Các  bạn  thì 

ngoài  A  Di  Đà  Phật  còn  có  các  Phật  khác,  còn  tôi 

không có. Các Phật khác, tôi đều đổi tên thành A Di 

Đà  Phật.  Một  lòng  xưng  niệm,  một  hướng  chuyên 

63 



niệm,  tâm  này  của  chúng  ta  giác  ngộ  rồi,  chân  thật 

làm cho rõ ràng, làm cho tường tận rồi. 

Trong phước thứ ba, bạn xem câu thứ nhất:  "Phát 

 tâm  Bồ  Đề" .  Phát  tâm  Bồ  Đề,  Bồ  Tát  mới  phát  tâm 

Bồ Đề, hàng Nhị Thừa vẫn chưa phát tâm Bồ Đề. 

 "Thâm  tín  nhân  quả" .  Ngày  nay  chúng  ta  có 

mấy người hiểu  được nhân quả? Chân thật  tin tưởng 

nhân quả thì nhất định sẽ không tạo nhân ác. Chúng ta 

đọc  được  ở  trên  Phật  Kinh:   "Bồ  Tát  sợ  nhân,  chúng 

 sanh sợ quả" . Bồ Tát thì không giống như chúng sanh, 

Bồ Tát thì giác, chúng sanh thì mê. Khi mê mới dám 

tạo tội nghiệp, dám tạo nhân ác, khi quả báo hiện tiền 

thì sợ. Bồ Tát không sợ quả báo, Bồ Tát sợ tạo nhân 

ác, cho nên khởi tâm động niệm, lời nói việc làm rất 

cẩn trọng, rất cẩn thận, quyết không tạo ác nghiệp. Họ 

không tạo ác nghiệp, đương nhiên sẽ không có ác báo. 

Bồ  Tát  giác  ngộ,  chúng  ta  mê  hoặc,  khởi  tâm  động 

niệm  đều  là  ác  nghiệp.  Bồ  Tát  Địa  Tạng  nói  trên 

"Kinh Địa Tạng”. Pháp sư Không Nhất sau khi trở về 

nói với tôi, ông ở Trung Quốc đại lục giảng "Di Lặc 

Bồ Tát Sở Vấn Kinh", phía trước cúng tượng Phật Di 

64 



Lặc, hai lần tượng Phật Di Lặc đều bị bể, cho nên ông 

đến  hỏi  tôi.  Tôi  nói,  không  nên  cúng  tượng  Phật  Di 

Lặc, trừ khi không có tượng Phật Bồ Tát nào khác thì 

được. Nếu như bạn có thể tìm được tượng Phật Bồ Tát 

khác thì không được. Phải nên cúng tượng nào? Bổn 

Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, vì Kinh là do Ngài giảng. 

Ngày nay chúng ta thăng tòa, thay Phật nói pháp, cầu 

Phật gia trì, cho nên nhất định phải cúng tượng Thích 

Ca Mâu Ni Phật. Việc này các vị pháp sư giảng Kinh 

về sau phải ghi nhớ, cho dù giảng Kinh gì, thảy đều là 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng, là bổn sư, làm sao bạn 

có  thể  đổi  bổn  sư?  Không  thể  được!  Bổn  sư  ở  phía 

trước chúng ta. Thế nhưng ở trên bục giảng của chúng 

ta thì  cúng dường Bồ Tát  Địa  Tạng.  Tại  vì  sao cúng 

dường Bồ Tát Địa Tạng? Bổn sư dạy chúng ta, sau khi 

Thế Tôn diệt độ, trước khi Bồ Tát Di Lặc đến hạ sanh, 

khoảng  thời  gian  này  rất  dài,  không  có  Phật  trụ  thế, 

cho nên Thế Tôn đem sứ  mạng giáo hóa chúng sanh 

ủy thác cho Bồ Tát Địa Tạng. Bồ Tát Địa Tạng là thay 

thế  cho  Phật  khoảng  thời  gian  này,  chúng  ta  cúng 

Ngài thì được, Ngài thay thế cho Phật. Việc này đều 

65 



phải có căn cứ, không thể tùy tiện cúng dường. Chúng 

ta tất cả y giáo phụng hành, đây mới là đệ tử Phật. 

 "Đọc  tụng  Đại  Thừa,  khuyến  tấn  hành  giả" . 

Đọc  tụng  Đại  Thừa  là  thời khóa.  Có một  số  đồng  tu 

rất hay, đến tìm tôi và nói : “Thưa pháp sư! Ngài thấy 

 được lỗi lầm của con, Ngài nên nói với con” . Vẫn là 

rất khó được, còn có thể nói được lời nói này. Tôi nói 

đạo lý với họ, khi tôi đang cầu học, lão sư Lý thường 

hay  nói  với  chúng  tôi,  giáo  huấn  học  trò,  giáo  huấn 

con cái đều là ở ban sơ, chưa thành niên. Con trai vẫn 

chưa đến 20 tuổi, con gái vẫn chưa đến 16 tuổi thì có 

thể giáo huấn chúng. Con gái 16 tuổi, con trai 20 tuổi 

là  thành  niên.  Sau  khi  thành  niên  rồi  thì  không  thể 

giảng, chúng có lỗi lầm tâm bệnh đều không thể nói. 

Không thể nói thì phải làm sao? Ám thị, cũng chính là 

chúng  ta  thường  hay  nói  chỉ  nói  vừa  đủ.  Vậy  nếu 

chúng không hiểu thì sao? Không hiểu cũng chịu. Sau 

40  tuổi  thì  không  thể  nói  lỗi  lầm,  ám  thị  cũng  đều 

không thể, vì sao vậy? Người đến 40 tuổi là cuối đời 

rồi. Bạn phải hiểu, người xưa thường nói:  "Nhân sanh 

 thất thập cổ lai hi" , sau 40 tuổi chính là cuối đời. Các 

vị ở trên báo chí xem cáo phó văn, người không đến 

66 



60 tuổi thì ra đi thật quá nhiều. Cho nên đến tuổi tác 

này sẽ không có người nói lỗi lầm của bạn nữa, ám thị 

cũng  không  có,  vậy  chúng  ta  phải  làm  sao?  Có  lỗi 

không thể sửa, tương lai nhất định đọa ba đường, chỉ 

có biện pháp duy nhất là đọc Kinh, cho nên Phật dạy 

bạn "đọc tụng Đại Thừa". 

Kinh Đại Thừa sợ bạn đọc không hiểu, Tổ sư đặc 

biệt từ bi. Đại Sư Ấn Quang mọi người đều biết, Ngài 

là Bồ Tát Đại Thế Chí Thế giới Cực Lạc tái sanh, lời 

của Đại Sư Ấn Quang chính là lời của Bồ Tát Đại Thế 

Chí.  Ấn  Tổ  làm  thế  nào  dạy  chúng  ta?  Dạy  chúng  ta 

đọc  ba  quyển  sách,  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  “Thái 

Thượng Cảm Ứng Thiên” và “An Sĩ Toàn Thư”. Tại 

sao  Ngài  muốn  dạy  chúng  ta  đọc  ba  loại  sách  này, 

không dạy chúng ta đọc tụng Kinh điển Đại Thừa? Ba 

loại sách này sau khi đọc rồi rất dễ dàng phát hiện lỗi 

lầm của chính mình. Không có người giảng cho chúng 

ta,  chỉ  có  chúng  ta chính  mình  thường  hay  đọc.  Cho 

nên, ngày trước tôi ở Đài Loan đem thiên văn chương 

“Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên”  này  định  làm  thời 

khóa tối. Tôi khích lệ các đồng tu, sau khi thời khóa 

tối xong thì đọc qua một lần “Thái Thượng Cảm Ứng 

67 



Thiên”, nỗ lực phản tỉnh, thiện pháp đã nói  trong đó 

chúng ta có tu hay không? Cái ác đã nói, chúng ta có 

đoạn được hay chưa? Mục đích đọc tụng Đại Thừa là 

giúp chúng ta thay đổi tự làm mới. Khó khăn lớn nhất 

của  chúng  ta  ngày  nay  là  không  biết  chính  mình  có 

lỗi,  luôn  cho  rằng  thiện  tâm,  thiện  hạnh  của  ta;  mỗi 

ngày làm được rất nhiều việc tốt, làm được rất nhiều 

công  đức,  đều  không  có  người  xưng  tán  ta,  vẫn  còn 

tìm  ta  gây  phiền  phức;  ta  tốt  với  người  khác,  tất  cả 

người  đều  không  tốt  với  ta.  Mê  hoặc  đến  chỗ  sở  dĩ 

nhiên!  Rốt  cuộc  phải  làm  thế  nào  cứu  chính  mình? 

Ngoài  việc  đọc  Kinh  ra  không  còn phương pháp  thứ 

hai,  cho  nên  phải  đọc  nhiều.  Người  xưa  thường  nói: 

 "Đọc  sách  ngàn  lần,  nghĩa  kia  tự  thấy" .  Ngày  ngày 

đọc, ngày ngày phản tỉnh, ngày ngày thay đổi. Người 

thật đọc sách là họ thật làm. Ở trong "Tịnh Ngữ" của 

lão cư sĩ Hạ Liên Cư, bạn xem thấy những đoạn khai 

thị  ngắn  của  ông,  một  mực  nói  với  chúng  ta  là  phải 

 "thật  làm" .  Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  công  phu 

không có lực là do không chịu làm, nghe là nghe rồi, 

học là học rồi, nhưng không hề thực tiễn vào trong đời 

sống, không hề đem ý niệm sai lầm của chúng ta thay 

68 



đổi  lại.  Thay  đổi  thù  thắng  nhất  là  phải  từ  nơi  tâm. 

Thay đổi  từ nơi hành vi vẫn không thể thay đổi  triệt 

để, từ nơi tâm mà thay đổi là thay đổi triệt để, đó gọi 

là thật làm. 

Chúng ta không nhìn thấy rõ ràng đối với tất cả 

người và sự vật thế gian này, xem thấy được mặt này 

nhưng  không  thấy  được  mặt  kia,  thấy  được  không 

viên mãn, thấy được không hoàn chỉnh, cho nên có rất 

nhiều  tạo  tác  rước  lấy  hậu  quả  không  tốt  sau  đó. 

Những sự việc này quá nhiều, quá nhiều. Nếu dùng lời 

thế gian mà nói, học vấn của bạn tu dưỡng không đủ, 

kiến  thức  của  bạn  không  đủ,  chúng  ta  chính  mình 

không tự nỗ lực thì làm sao được? Phải quấy, dài ngắn 

đều điên đảo. Cho nên, đọc tụng Đại Thừa rất là quan 

trọng. Ngày nay chúng ta đọc tụng Đại Thừa vẫn phải 

tuân thủ lời giáo huấn của Ấn Tổ. Ngài dạy bảo chúng 

ta, chúng ta nhất định phải đọc “Liễu Phàm Tứ Huấn”, 

nhất  định  phải  đọc  “Cảm  Ứng  Thiên”.  Văn  tự  của 

“Cảm Ứng Thiên” không nhiều, hơn 1300 chữ, ngày 

ngày phải đọc. “Liễu Phàm Tứ Huấn” chí ít một tuần 

lễ phải đọc qua một lần. Đây gọi là giáo dục nền tảng. 

Chúng ta học Phật không thể không có gốc. Cái  gốc 

69 



này  giúp  chúng  ta  đoạn  ác  tu  thiện,  thay  đổi  tự  làm 

mới.  Nếu  không  bắt  tay  vào  từ  hai  bộ  sách  này,  bao 

gồm tất cả tu học thảy đều trống không. 

 "Khuyến tấn hành giả"  là đại từ đại bi giúp đỡ 

người  khác.  Chúng  ta  chính  mình  quay  đầu  rồi  thì 

giúp đỡ người khác quay đầu. Việc này chúng ta đọc 

thấy trên Kinh Đại Thừa rất nhiều, việc công đức đệ 

nhất đẳng của thế xuất thế gian chính là giúp đỡ người 

khác  hồi  đầu,  giúp  đỡ  người  khác  giác  ngộ.  Ngay 

trong ân đức, việc này cũng là lớn bậc nhất. Ân  đức 

của Phật, thế xuất thế gian không thứ nào có thể sánh 

bằng. Phật có ân đức gì với chúng ta? Phật giúp chúng 

ta giác ngộ. Nếu chúng ta không tiếp xúc Phật pháp, 

không đọc sách Phật thì làm sao chúng ta có thể giác 

ngộ? Việc này không thể nào! Cho nên, tâm Bồ Đề là 

từ ngay chỗ này mà kiến lập. 

Niệm Phật là có giới, có định, đây là nói rõ "văn". 

Văn là văn của trong tam huệ, không phải chúng ta ở 

đây  tùy  tiện  nghe  qua  thì  gọi  là  văn,  vậy  thì  bạn  đã 

hiểu sai đi ý của chữ này rồi. Vừa nghe thì tường tận, 

thì giác ngộ, cái tường tận giác ngộ này thì dùng chữ 

70 



"tư" này để làm đại biểu. Cho nên bạn phải biết, văn-

tư-tu tam huệ, ba chữ này là một, một mà ba, không 

thể phân ra, không có trước sau. Đây mới gọi là trí tuệ 

của Bồ Tát. Nếu bạn đem nó phân thành ba cái, văn là 

văn, tư là tư, tu là tu, vậy thì sai rồi, hoàn toàn sai lầm. 

Văn là đại biểu tiếp xúc, mắt thấy, tai nghe, thân xúc 

chạm,  sáu  căn  tiếp  xúc  với  sáu  trần  bên  ngoài,  dùng 

một chữ "văn" để làm đại biểu. Khi vừa tiếp xúc bạn 

liền thông đạt, liền tường tận; thông đạt tường tận là 

dùng chữ "tư" để làm đại biểu. Khi vừa thông đạt thì 

không mê, không mê chính là "tu". Cho nên văn-tư-tu 

là  một  sự  việc,  một  lần  hoàn  thành,  không  có  trước 

sau thứ tự, đây gọi là Tam huệ. Chúng ta không làm 

được, A La Hán cũng không làm được, Bích Chi Phật 

cũng không làm được. Nếu như đem ba chữ văn-tư-tu 

này phân ra thì chúng ta đều có thể làm được. Cho nên 

nhất định phải hiểu được tam huệ “văn huệ, tư huệ, tu 

huệ”, cái huệ đó là huệ của giới-định-huệ. Trí tuệ của 

bạn không khai mở thì nhất định bạn không có văn-tư-

tu, không có tam huệ. Sau khi trí tuệ khai rồi, ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày,  khởi  tâm  động  niệm, 

đối nhân xử thế tiếp vật, tam huệ hiện tiền. Chúng ta 

71 



cũng có thể nói, huệ của giới-định-huệ là Căn Bản Trí, 

Bồ Tát Tam Huệ là Hậu Đắc Trí. Huệ của giới-định-

huệ  là  bản  thể  của  trí  tuệ.  Tam  huệ  là  khởi dụng  của 

trí tuệ. Thể - dụng không hai. Với cách nói này thì các 

bạn sẽ có khái niệm tương đối rõ ràng hơn, không nên 

hiểu lầm. Đây là  "văn ngã danh hiệu" . 















(VCD 134) 

72 



2Sau khi nghe danh thì nhất định phát tâm. Vì sao 

vậy?  Tam  huệ  khởi  dụng,  quyết  định  phát  tâm.  Phát 

tâm gì vậy? Tâm Bồ Đề. Bồ Đề là tiếng Phạn, ý nghĩa 

là giác ngộ. Tâm của họ giác ngộ rồi, vừa nghe được 

danh hiệu  “A Di Đà Phật”  họ liền giác ngộ. Ý nghĩa 

của danh hiệu  “A Di Đà Phật”  là gì? "A" dịch là Vô, 

"Di Đà" dịch là Lượng, "Phật" dịch là Giác. Toàn bộ 

danh  hiệu  này  dịch  thành  ý  nghĩa  Trung  văn  là   "Vô 

 Lượng  Giác" .  Cho  nên,  nghe  được  danh  hiệu  này 

không thể giác ngộ hay sao? Ngày ngày niệm A Di Đà 

Phật  mà  vẫn  còn  phải  quấy  nhân  ngã  là  không  giác. 

Tại vì sao không giác? Không hiểu được ý nghĩa của 

danh  hiệu.  Ngày  ngày  họ  niệm  danh  hiệu   “A  Di  Đà 

 Phật”  nhưng ý nghĩa  “A Di Đà Phật”  là gì thì không 

biết,  cho  nên  họ  không  giác.  Đây  chính  là  nguyên 

nhân  vì  sao  danh  hiệu  công  đức  thù  thắng  như  vậy, 

mười  niệm  hay  một  niệm  đều  có  thể  vãng  sanh  Thế 

giới Cực Lạc để làm Phật. 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời tại vì sao 

không  lãnh  đạo  mọi  người  niệm  Phật  mà  ngày  ngày 



2 Bắt đầu đĩa 134 

73 



giảng Kinh nói pháp rất khổ cực? Các bạn nghĩ xem, 

nếu  như  bạn  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thì  bạn  làm 

bằng  cách  nào?  Tôi  tin  tưởng  bạn  nhất  định  hướng 

dẫn mọi người niệm Phật, không cần giảng Kinh, thật 

là  thoải  mái.  Pháp  môn  niệm  Phật  là  đạo  dễ  hành, 

nhưng giáo lý phải thông suốt mới được, không thông 

thì  không  được.  Thế  nhưng  tại  sao  có  người  không 

thông mà họ niệm Phật cũng có thể vãng sanh? Đó là 

ngay trong đời quá khứ họ đã học giáo, họ học thông 

rồi,  không  phải  không  thông.  Họ  vốn  dĩ  là  thông, 

thỉnh  thoảng  có  một  chỗ  bế  tắc,  chỉ  hiện  tại  không 

thông, thế nhưng hiện tại dạy họ niệm Phật thì cái bế 

tắc đó rất dễ dàng bị phá vỡ, họ lại thông rồi, như vậy 

mới có thể vãng sanh. Chỗ này trong Phật pháp gọi là 

thiện  căn, phước đức, nhân duyên trong đời quá khứ 

chín muồi. Tuy là ngay đời này họ không thông giáo 

lý, nhưng nhiều đời nhiều kiếp họ đã học qua giáo lý 

này, cho nên họ có thể nhất tâm xưng niệm, có thể vạn 

duyên buông bỏ, họ cũng có thể vãng sanh. Chúng ta 

trong  đời  quá  khứ  không  có  thiện  căn  phước  đức, 

ngay trong đời này lại không cố gắng học tập, cho nên 

không thể buông xả, vĩnh viễn ở trong bế tắc, vậy làm 

74 



sao có thể thành tựu? Những sự lý này đều phải hiểu 

cho  rõ  ràng  tường  tận.  Cho  nên,  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đại từ đại bi, ngày ngày giảng Kinh nói pháp, đã 

nói hết 49 năm. 

Hiện  tại  vẫn  còn  một  việc,  tôi  nghe  các  đồng tu 

nói với tôi, Trung Quốc đại lục có không ít đồng tham 

đạo hữu cũng đều niệm Phật rồi, họ nói niệm Phật mà 

nghĩ đến pháp sư. Thật là đáng lo! Quan niệm này là 

sai lầm. Đại Thế Chí nói   "nhớ Phật niệm Phật" , bạn 

không thể nói  “nhớ pháp sư niệm Phật” . Cái tâm này 

của bạn có hai dụng, bạn không phải có một tâm, bạn 

là  hai  tâm,  như  vậy  không  thể  thành  công.  Cho  nên 

các đồng tu đại lục sau khi quay về phải khuyến cáo 

mọi  người  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật,  không  nên 

nghĩ  đến  pháp  sư.  Nghĩ  đến  pháp  sư  là  chướng  ngại 

bạn vãng sanh. Tôi đã đem việc này nói rõ ràng, tương 

lai  bạn không  thể  vãng  sanh  thì  không  nên  trách  tôi. 

Tôi không chướng ngại bạn. 

Dường như là vào năm 1985, năm 1986, tôi giảng 

Kinh  ở  Hồng  Kông,  mẹ  tôi  lần  đầu  tiên  đến  Hồng 

Kông  và  chúng  tôi  gặp  mặt  ở  đó.  Từ  sau  khi  giải 

75 



phóng,  chúng  tôi  đã  cách  biệt  36  năm.  Lần  đầu  gặp 

lại,  bà  nghe  tôi  giảng  Kinh.  Sau  khi  tôi  bước  xuống 

giảng  đài,  nói  chuyện  với  bà,  bà  liền  nói  bà  rất  nhớ 

tôi. Tôi nói với bà:  “Từ nay về sau, mẹ không nên nhớ 

 con, phải nhớ A Di Đà Phật” . Bà nghe và có thể hiểu 

được. Nhớ A Di Đà Phật là tốt, tương lai chúng ta đều 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chẳng phải ngày 

ngày cùng ở chung với nhau hay sao? Nghĩ đến tôi thì 

vẫn  phải  luân  hồi  sáu  cõi,  vĩnh  viễn  không  thể  ở 

chung với nhau. Nhớ A Di Đà Phật tốt hơn. Điều này 

rất quan trọng, rất then chốt. Vạn nhất không nên sai 

lầm. Đây là chân thật giác ngộ. 

Tâm  Bồ  Đề  ý  nghĩa  rất  sâu  rất  rộng.  Vì  để  giới 

thiệu phương tiện khởi kiến, người xưa thường nói hai 

loại tâm Bồ Đề. Một loại là duyên sự tâm Bồ Đề, một 

loại là duyên lý tâm Bồ Đề. Từ trên sự mà nói, chính 

là  tứ  hoằng  thệ  nguyện  mà  thông  thường  đã  nói.  Tứ 

hoằng thệ nguyện là tâm Bồ Đề. Ở trong quyển Kinh 

này, bốn mươi tám nguyện chính là tâm Bồ Đề. A Di 

Đà Phật đã phát ra tâm đại Bồ Đề, tâm vô thượng Bồ 

Đề,  bốn  mươi  tám  nguyện,  mỗi  nguyện  độ  chúng 

sanh. 

76 



Điều  thứ  nhất  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  là 

 "chúng sanh vô biên thệ nguyện độ" , chúng ta có phát 

ra  cái  tâm  này  hay  không?  Chúng  sanh  kia  rất  đáng 

ghét,  chúng  sanh  kia  ta  chán  ghét  họ,  vẫn  độ  họ 

không? Có thể thấy được tâm Bồ Đề của chúng ta là 

giả. Tôi ưa thích bạn thì tôi liền độ bạn. Kỳ thật chính 

mình độ chính mình còn không được, làm gì có năng 

lực độ người khác? Đều là nói lời giả dối! Cái tâm này 

vừa  phát  ra,  tâm  của  bạn  liền  được  bình  đẳng.  Cho 

nên chân thật phát ra cái nguyện chúng sanh vô biên 

thệ  nguyện  độ, phát  ra  cái  tâm  này  chính là  chỗ  này 

nói   "thập  phương  chúng  sanh" .  Bạn  quan  tâm  mười 

phương chúng sanh, thương yêu mười phương chúng 

sanh, toàn tâm toàn lực giúp đỡ mười phương chúng 

sanh, đây là đã  phát ra tâm Bồ Đề, làm sao bạn có thể 

có  ý  niệm  ưa  ghét  đối  với  chúng  sanh?  Vẫn  có  yêu 

thích đối với tất cả chúng sanh, còn có chán ghét thì 

tâm Bồ Đề của bạn chưa phát. Ác quỷ hiện tiền, ác ma 

hiện  tiền,  bạn  cũng  phải  yêu  họ,  bạn  cũng  phải  giúp 

đỡ họ, vậy mới gọi là tâm Bồ Đề. Ngày nay nếu bạn 

xem thấy ác quỷ ác ma đều ngây người ra chết khiếp, 

tâm  Bồ  Đề  chạy  mất  tiêu,  vậy  thì  không  được!  Tâm 

77 



Bồ Đề chạy đến chỗ nào rồi? Nhất định phải biết làm 

thế nào để phát. Sau khi phát rồi thì phải kiểm chứng, 

phải  thực  tiễn,  phải  áp  dụng  nó.  Vì  vậy,  chính  mình 

nhất định phải tu hành. 

Tu hành từ chỗ nào mà tu? Trước tiên phải đoạn 

phiền  não,  "phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện  đoạn" .  Tại 

sao ta phải đoạn phiền não? Vì độ tất cả chúng sanh 

mà  đoạn  phiền  não,  không  phải  vì  chính  mình.  Vì 

chính mình mà đoạn phiền não thì không phải tâm Bồ 

Đề.  Tâm  Bồ  Đề  của  bạn  lượng  quá  nhỏ,  đó  là  vì  độ 

chính  mình,  không  phải  vì  độ  chúng  sanh.  Tâm  Nhị 

Thừa  không  phải  là  tâm  Bồ  Đề.  Nhị  Thừa  không  có 

tâm Bồ Đề. Ta là vì tất cả chúng sanh mà đoạn phiền 

não. Sau khi phiền não đoạn rồi mới có thể học pháp 

môn. Ngày nay chúng ta ở chỗ này có học pháp môn 

hay không? Chưa có tư cách học pháp môn. Cho nên, 

tôi  khuyên  các  đồng  tu,  trong  vô  lượng  Kinh  điển 

chọn lấy một  loại,  "một môn thâm nhập, trường kỳ 

 huân  tu" .  Tám  chữ  này  ý  nghĩa  là  gì  vậy,  bạn  hiểu 

hay không? Một môn thâm nhập là tu định. Trường kỳ 

huân tu là từ trong định khai huệ. Ngày nay chúng ta 

đi  con  đường  này  là  giới  định,  là  bắt  tay  vào  từ  chỗ 

78 



này. Nếu như vừa mở đầu bạn liền học pháp môn thì 

bạn nhất định thất bại, bạn nhất định sai lầm. Vì sao 

vậy?  Trí  tuệ  chưa  khai  mở,  bạn  tu  học  những  pháp 

môn  đó,  Đại  Sư  Thanh  Lương  nói  rất  hay,  là   "tăng 

 thêm  tà  kiến" ,  không  phải  tăng  thêm  trí  tuệ.  Đến  lúc 

nào mới học pháp môn? Trí tuệ khai rồi mới học pháp 

môn. 

"Kinh  Hoa  Nghiêm",  sau  cùng  Thiện  Tài  Đồng 

Tử làm tấm gương cho chúng ta. Thiện Tài Đồng Tử 

ở  trong  hội  của  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Văn  Thù  là  lão  sư 

của  Ngài,  Ngài  ở  trong  hội  đó  tu  tập  công  phu  gì? 

 "Một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ  huân  tu" ,  Ngài  làm 

cái công phu này, Ngài tu giới định, đoạn phiền não. 

Một môn chính là đoạn phiền não, một môn chính là 

tu tâm thanh tịnh. Phiền não nhẹ rồi (chúng ta không 

thể nói đoạn, vì đoạn quá khó), phiền não nhẹ thì trí 

tuệ thêm lớn, bạn lướt qua các pháp môn dễ dàng, nên 

gọi là  “một Kinh thông, tất cả Kinh thông” . Đây là bí 

quyết  tu  hành  của  Phật  pháp.  Tại  vì  sao  tôi  đặc  biệt 

cảm tạ lão sư Lý? Bí quyết này do lão sư Ngài truyền 

thụ cho tôi. Ở trong hội của Ngài mười năm, tôi học 

năm bộ Kinh. Các bạn ở trong Phật học viện, một học 

79 



kỳ không chỉ học năm bộ, tôi mười năm học năm bộ. 

Hơn nữa, năm bộ Kinh này khi các bạn nghe qua, có 

lẽ bạn cũng không cảm thấy có gì. Bộ thứ nhất là "A 

Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh" (đây là Kinh Tiểu 

Thừa), bộ thứ hai là "Phật Thuyết A Di Đà Kinh", bộ 

thứ ba là "Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm", đều 

là  bộ  nhỏ,  số  lượng  ít.  Bộ  thứ  tư  là  "Kim  Cang  Bát 

Nhã  Ba  La  Mật  Kinh".  Bộ  thứ  năm  là  bộ  Đại  Kinh, 

"Đại Phật Đảnh Thủ Lăng Nghiêm  Kinh". Cách giáo 

học của lão sư Lý là học xong một bộ rồi mới có thể 

học  bộ  thứ  hai,  một  bộ  chưa  học  xong  thì  nhất  định 

không  được  học  bộ  thứ  hai.  Vậy  thế  nào  mới  gọi  là 

xong?  Tiêu  chuẩn  của  lão  sư  Ngài  là  lên  đài  giảng 

phải  được  Ngài  chấp  nhận  thì  mới  được,  nếu  Ngài 

chưa  chấp  nhận  thì  vẫn  chưa  được,  vậy  thì  bạn  vẫn 

phải tiếp tục học bộ  Kinh đó. Phương pháp này hay, 

một  môn  thâm  nhập,  để  bạn  ngay  trong  quá  trình  tu 

học. Tôi học một bộ "Kinh Lăng Nghiêm" là ba năm. 

Ba năm trong đầu chỉ  có  một  bộ  Kinh, các thứ  khác 

đều không có, như vậy có thể được định, có thể khai 

huệ.  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  tôi  chưa  học  qua,  “Kinh 

Pháp  Hoa”  chưa  học  qua.  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  là  do 

80 



tám đồng học chúng tôi khải thỉnh lão sư giảng, tôi là 

một trong số đó. Tôi chỉ nghe có một quyển. Tôi nghe 

xong quyển thứ nhất "Kinh Hoa Nghiêm" thì tôi đến 

Đài  Bắc  giảng  "Hoa  Nghiêm".  Tôi  nghe  xong  quyển 

đó,  phía  sau  còn  79  quyển  nhưng  tôi  đều  biết  giảng. 

“Kinh Pháp Hoa” tôi chưa nghe Ngài giảng, nhưng tôi 

cũng biết giảng. Phương pháp này lão sư đã dạy cho 

tôi, tôi thật  chịu học. Ngài dạy tôi đọc một  bộ  Kinh, 

tôi chỉ đọc một bộ Kinh; dạy tôi không được xem các 

Kinh  khác  thì  tôi  không  xem  các  Kinh  khác,  tôi  liền 

học  xong.  Bạn  học  khác  không  tin  tưởng,  trên  biểu 

hiện  với  thầy  thì  học  một  bộ,  các  thứ  khác  thì  vẫn 

mang về một đống, ngày ngày ở nơi đó lật, ngày ngày 

ở nơi đó xem. Họ không nghe lời. Cho nên không phải 

lão sư thiên vị, lão sư dạy học bình đẳng. Tôi có thể 

đạt được là do tôi nghe lời, tôi quyết không trái ngược 

giáo huấn của lão sư. 

Chuẩn  mực  y  dạy  mà  học  chính  là  trì  giới.  Một 

lòng  chuyên  chú  chính  là  cầu  định.  Mỗi  ngày  bạn 

đang nghiên cứu, mỗi ngày đang giảng giải, đó là huệ. 

Giới-định-huệ tam học, đây là xây nền móng, định đặt 

nền móng. Về sau trí tuệ dần dần khai mở, các Kinh 

81 



giáo  khác  có  thể  lướt  qua.  Tôi  giảng  qua  rất  nhiều 

Kinh, chí ít cũng có ba, bốn mươi loại, những bộ Kinh 

đó đều không phải là học ở Đài Trung. Cho nên, giáo 

dục nền tảng quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Trước tiên 

chúng ta nhất định phải đoạn phiền não. 

Trong phiền não, quan trọng nhất là   “bố thí”  và 

 “nhẫn nhục” . "Kinh Kim Cang" tôi đã học qua ở Đài 

Trung. Tôi nhớ là tôi rất nỗ lực học tập trong thời gian 

một năm. Bố thí là buông xả. Bạn phải có thể buông 

xả. Trong "Kinh Kim Cang" giảng sáu Ba La Mật, hai 

thứ này giảng được rất nhiều. Giảng được nhiều nhất 

chính  là  rất  quan  trọng.  Trước  tiên  bạn  phải  có  thể 

buông xả được, kế đến bạn phải có thể nhẫn nại được, 

sau đó bạn mới có thể có tiến bộ, mới có tinh tấn, mới 

có thiền định, mới có trí tuệ. Cho nên bạn không thể 

buông xả, bạn không thể giữ quy củ (trì giới chính là 

giữ quy củ, chính là thủ pháp) thì bạn làm sao có thể 

có thành tựu? Sáu Ba La Mật chúng ta phải thực tiễn. 

Mọi  thứ  không  thể  buông  xả  thì  không  được,  không 

thể vào cửa. Lão sư chọn học trò, thực tế mà nói chính 

là  chọn  hai  điều  kiện  này.  Bạn  có  thể  buông  xả,  có 

lòng nhẫn nại thì bạn có thể dạy nên, Ngài liền muốn 

82 



chọn lấy để bồi dưỡng bạn, giúp đỡ bạn, để thành tựu 

bạn. Nếu bạn không có được hai điều kiện này, duyên 

không  chín  muồi,  họ  muốn  giúp  đỡ  nhưng  bạn  cũng 

không thể thành tựu. Vì sao vậy? Bản thân bạn không 

đầy  đủ điều  kiện. Điều  này  rất  quan  trọng.  Cho  nên, 

nhất định là trước phải đoạn phiền não. 

Lục độ chính là đoạn sáu cái phiền não của chúng 

ta. Bạn phải hiểu được đạo lý này. Tất cả chúng sanh 

đều có sáu phiền não lớn, Phật dùng sáu phương pháp 

này để đối trị. Bố thí độ san tham. Phàm phu sáu cõi 

có  tâm  tham  nặng,  khi  chưa  có  được  thì  hy  vọng  có 

được, sau khi có được rồi lại không thể buông xả. Bỏn 

xẻn! San tham là gì? San tham là ngạ quỷ. Người xưa 

thường nói:  "Dữ quỷ tố hoạt kế" . Lời nói này là ý gì 

vậy? Ngày tháng trải qua đời sống của quỷ (san tham 

là quỷ). Hiện tại là trải qua ngày tháng của quỷ, tương 

lai sau khi chết rồi thì họ đi làm quỷ. 

Bố thí độ san tham. Bố thí là dạy bạn buông xả tất 

cả.  Hồi  nhỏ  tôi  không  có  học  Phật,  tôi  ưa  thích  đọc 

sách, rất là thích sách. Khi tôi đi đến Đài  Trung, lúc 

đó lão sư Lý cũng vừa xây Thư Viện Từ Quang, vẫn 

83 



còn đang thời gian trù bị. Tôi đến Đài Trung gặp thầy, 

thầy  bảo  tôi  đến  thư  viện.  Tôi  thu  tập  được  một  số 

sách,  tôi  đem  tất  cả  sách  mà  tôi  thu  tập  được  quyên 

tặng cho thư viện. Tôi có thể buông xả. Thứ ưa thích 

nhất,  tôi  có  thể  xả  ra.  Cho  nên,  bạn  phải  thực  tiễn, 

phải  có  hành  động  để  biểu  hiện,  chân  thật  có  thể 

buông  xả  được.  Cho  nên  lão  sư  Lý  sau  khi  gặp  mặt 

tôi, tôi quyên hiến những số sách đó, làm công quả ở 

thư  viện  này,  thầy  liền  rất  lưu  ý.  Tôi  chân  thật  phát 

tâm  muốn  học.  Tôi  trì  giới,  giữ  pháp,  quyết  định  y 

giáo phụng hành. Lão sư dạy thế nào thì chúng ta làm 

thế  đó.  Khi  tôi  nhập  môn,  trước  tiên  thầy  cho  tôi  ba 

điều kiện, tôi đích thực tuân thủ. 

 Điều kiện thứ nhất, tôi đã nói qua với các vị, chỉ 

có thể nghe một mình thầy giảng Kinh nói pháp, ngoài 

thầy ra, bất cứ Đại đức xuất gia hay tại gia giảng Kinh 

nói  pháp,  tôi  đều  không  được  phép  nghe.  Tôi  phụng 

hành.  Các  pháp  sư  Đại  đức  khác  giảng  Kinh  đều 

không  được  phép  nghe,  vậy  những  việc  thị  phi  khác 

còn  có  thể  được  nghe  sao?  Càng  không  được  phép 

nghe, chỉ nghe một mình thầy. 

84 



 Điều kiện thứ hai, bắt đầu từ hôm nay, sách của 

tôi xem không luận xem sách gì, phải thông qua đồng 

ý  của  thầy.  Lão  sư  chưa  đồng  ý,  bất  cứ  sách  gì  đều 

không được xem. 

 Điều  kiện  thứ  ba,  tất  cả  những  gì  tôi  học  ngày 

trước  đều  không  thừa  nhận,  một  mực  phế  bỏ,  phải 

theo  thầy  học  lại  từ  đầu.  Đây  là  trì  giới.  Hoàn  toàn 

tuân  theo  phương  pháp  dạy  bảo  của  thầy  mà  làm, 

thành  thật  trung  thực  thì  chúng  ta  mới  có  thành  tựu. 

Thầy dạy bạn, nếu bạn không chịu nghe thì không còn 

cách nào, không cách gì dạy được. Pháp sư Diễn Bồi 

là  bạn  cũ  của  tôi,  đã  vãng  sanh  rồi.  Ông  rất  là  đáng 

tiếc.  Lúc  ông  còn  làm  Sa  Di,  ông  là  đồng  niên  xuất 

gia,  thân  cận  Lão  Pháp  sư  Đế  Nhàn  (đây  là  nhất  đại 

cao tăng cuối nhà Thanh, đầu Dân Quốc). Ông nói với 

tôi,  Lão  Pháp  sư  Đế  Nhàn  cũng  có  ba  điều  kiện  này 

đối  với  ông.  Đến  sau  này  chúng  tôi  mới  hiểu  rõ,  ba 

điều kiện này là Tổ sư nhiều đời truyền lại, xem thấy 

vị học trò này có thể dạy thành, có thể bồi dưỡng thì 

dùng giới luật này để hạn chế họ. Nếu như không thể 

dạy thành, không thể bồi dưỡng thì không hề có điều 

kiện này. Tôi lắng nghe các bạn học ở Đài Trung, lão 

85 



sư chưa từng có yêu cầu đối với họ như vậy, chỉ đối 

một  mình  tôi.  Vì  sao  không  yêu  cầu  đối  với  người 

khác  mà  chỉ  yêu  cầu  đối  với  tôi?  Vì  tôi  có  thể  tuân 

thủ, người khác không thể tuân thủ. Thầy yêu cầu họ, 

trước vâng sau trái, họ không làm được. Lão sư có trí 

tuệ,  thông  minh,  bạn  không  làm  được  thì  không  hạn 

chế  bạn,  bạn  chịu  làm  thì  hạn  chế  bạn.  Lão  Hòa 

thượng  Đế  Nhàn  cũng  yêu  cầu  Pháp  sư  Diễn  Bồi, 

Pháp sư Diễn Bồi ở nơi Ngài Đế Nhàn vẫn chưa đến 

một  năm  thì  mở  đường  chạy  mất,  lén  lén  mà  đi.  Đi 

đến nơi đâu vậy? Chạy đến thân cận Pháp sư Thái Hư 

-  Nam  Phổ  Đà,  Hạ  Môn.  Pháp  sư  Thái  Hư  thành  lập 

Phật  học  viện.  Ông  khởi  cái  tâm  này,  chạy  đến  thân 

cận Pháp sư Thái Hư. Pháp sư Thái Hư dạy học hoàn 

toàn khác với Pháp sư Đế Nhàn. Pháp sư Thái Hư là 

tân phái, chọn lấy chế độ giáo học của phương tây, mở 

ra rất nhiều khóa trình, mời rất nhiều thầy giáo, chính 

là  Phật  học  viện  hiện  tại.  Giáo  học  của  Lão  pháp  sư 

Đế Nhàn là sự truyền thừa từ xưa đến nay, cho nên tôi 

từ trong sư thừa mà học ra được, không phải từ trong 

Phật học viện ra. Sư thừa, lão sư nhất định phải gánh 

lấy trách nhiệm đối với học trò, chỉ cần học trò chịu 

86 



học.  Nếu  không  chịu  học  thì  không  còn  cách  nào. 

Chịu học thì lão sư chịu hoàn toàn trách nhiệm đối với 

học trò. Ân đức này to  lớn. Cho nên, đều là từ đoạn 

phiền não mà bắt tay vào. Sau khi phiền não đoạn rồi 

mới có năng lực học pháp môn. 

Chúng  ta  thấy,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  ở  trong  hội 

của Bồ Tát Phổ Hiền thành tựu giới-định-huệ tam học. 

Huệ  vừa  khai  thì  lão  sư  sẽ  không  hạn  chế  nữa,  phải 

mau đi tham học, bất cứ người nào giảng cũng đều có 

thể được nghe, bất cứ sách cũng đều có thể xem, hoàn 

toàn mở rộng. Tại vì sao về trước không mở rộng? Vì 

về trước bạn không có năng lực phân biệt phải quấy, 

sợ sau khi bạn tiếp xúc, bạn bị người mê  hoặc. Hiện 

tại bạn có năng lực phân biệt chân vọng, phân biệt tà 

chánh, phân biệt phải quấy, phân biệt thiện ác, chỉ cần 

có năng lực này, bạn ra đi tham học, người xưa gọi là 

xuất sư. Bạn có năng lực thì được, hiện tại gọi là tốt 

nghiệp.  Không  có  năng  lực  này  thì  không  thể  tốt 

nghiệp  được.  Có  được  năng  lực  này  mới  có  thể  tốt 

nghiệp, lão sư liền để bạn ra đi, sẽ không giữ bạn lại 

thêm  một  ngày.  Vì  sao  vậy?  Giữ  bạn  lại  thêm  một 

ngày là có lỗi với bạn. Cho nên, ở dưới hội của lão sư 

87 



thành  tựu  Căn  Bản  Trí,  ra  đi  tham  học  là  viên  mãn 

Hậu Đắc Trí, trí tuệ của bạn mới chân thật viên mãn, 

vào lúc đó mới  "pháp môn vô lượng thệ nguyện học" . 

Vì vậy, trí tuệ chưa khai mở thì không thể học nhiều 

pháp môn, học nhiều pháp môn nhất định có chướng 

ngại. Đây là phát tâm Bồ Đề. Từ trên sự mà nói phải 

đoạn phiền não, học pháp môn, cần phải không ngừng 

nâng cao cảnh giới của chính mình. 

Câu sau cùng là  "Phật đạo vô thượng thệ nguyện 

 thành" . Bạn chính mình không thể đem cảnh giới của 

chính mình từ từ nâng lên cao, bạn không có được thọ 

dụng chân thật. Thọ dụng chân thật hoàn toàn ở nâng 

cao cảnh giới. Vào lúc này học Phật mới pháp hỷ sung 

mãn. 

Hôm  nay  có  một  đồng  tu  viết  cho  tôi  một  tấm 

giấy  (người nào đó truyền cho tôi, tôi cũng không biết 

 được). Họ nói, họ niệm Phật nhưng niệm rất là phiền 

não. Họ thường nghe tôi nói niệm Phật pháp hỷ sung 

mãn,  nhưng  cái  pháp  hỷ  này  của  họ  không  thể  khởi 

lên được, ngày ngày sanh phiền não. Họ hỏi tôi, phải 

làm  sao?  Vẫn  là  lão  thật  trung  thực  mà  niệm.  Tại  vì 

88 



sao có phiền não? Vọng tưởng, tạp niệm của bạn quá 

nhiều, cho nên công phu của bạn không có lực. Niệm 

Phật phải buông xả. Pháp sư ở Niệm Phật đường lãnh 

đạo  Niệm  Phật  đường  gọi  là  đường  chủ.  Đường  chủ 

mỗi giờ mỗi phút phải nhắc nhở đại chúng buông bỏ 

vạn  duyên,  buông bỏ  thân  tâm  thế  giới,  đề  khởi  một 

câu  Phật  hiệu.  Đây  là  lời  cảnh  sách.  Một  mặt  niệm 

Phật, một mặt trong lòng vẫn có vướng bận, còn có lo 

lắng, còn có vọng tưởng thì công phu của bạn làm sao 

có  thể  có  lực?  Sự  việc  có  quan  trọng  hơn,  bước  vào 

Niệm  Phật  đường  rồi  đều  phải  buông  bỏ,  không  nên 

nghĩ  đến  nó,  đợi  sau  khi  ta  niệm  Phật  xong  rồi  hãy 

nghĩ tiếp, làm việc tiếp, bạn đi ra liền có trí tuệ. Khi 

chưa bước vào Niệm Phật đường, làm sự việc này có 

nghĩ thế nào cũng rất khó, nhưng sau khi niệm Phật ra, 

nghĩ  lại,  vừa  nghĩ  liền  thông  suốt,  sự  việc  liền  làm 

xong.  Nếu  như  bạn  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  lo 

nghĩ,  thì  Phật  hiệu  niệm  không  được  tốt  mà  sự  việc 

cũng  nghĩ  không  được  tốt,  hai  bên  đều  sai.  Cho  nên 

đồng  tu  niệm  Phật  phải  ghi  nhớ,  khi  niệm  Phật,  sự 

việc lớn bằng trời cũng phải buông xả, đều không để ý 

đến nó; sau khi thời khóa niệm Phật xong rồi, rời khỏi 

89 



niệm Phật đường, đáng làm sự việc gì thì đi làm việc 

đó.  Có  như  vậy,  bạn  niệm  Phật  cũng  niệm  được  tốt, 

làm  việc  cũng  làm  được  tốt,  hai  bên  đều  được  tốt. 

Nhất định không thể hợp chung lại với nhau, khi làm 

việc lại muốn niệm Phật thì việc làm sẽ khẩn trương, 

sẽ  làm  sai;  khi  niệm  Phật  mà  nghĩ  đến  công việc  thì 

Phật  hiệu  niệm  không  có  lực,  cho  nên  vẫn  là  không 

như pháp. Như pháp thì nhất định được pháp hỷ sung 

mãn.  Nếu  như  lại  có  mê  hoặc  thì  phải  nghe  Kinh. 

Nghe  Kinh  là  đoạn  nghi  sanh  tín,  chuyển  nghi  thành 

ngộ, cho nên không thể không nghe Kinh. 

Đạo  tràng  này  của  chúng  ta  thù  thắng  chính  là 

mỗi  ngày  có  giảng  Kinh,  có  niệm  Phật,  tuy  là  giảng 

Kinh mỗi ngày chỉ có hai giờ đồng hồ. Hai giờ đồng 

hồ đối với căn tánh hiện tại của chúng ta đích thực là 

không  đủ.  Chúng  ta  muốn  công  phu  có  lực  thì  mỗi 

ngày  chí  ít  phải  có  bốn  giờ  giảng  Kinh,  thế  nhưng 

người  thông  thường  mỗi  ngày  phải  tìm  bốn  giờ  để 

nghe Kinh gần như là không thể, vì mọi người đều có 

gia  đình,  có  công  tác,  làm  gì  có  nhiều  thời  gian  đến 

như  vậy.  Cho  nên  tận  lực  tìm  thời  gian  rảnh  rỗi  để 

nghe  Kinh,  phải  nghe  Kinh  nhiều.  Lý  không  thể 

90 



không tường tận, sự không thể không rõ ràng. Lý sự 

đều tường tận, đều rõ ràng, bạn mới có thể buông xả. 

Hiện tại bạn học không thông  là vì không thể buông 

xả. Tại vì sao không thể buông xả? Vì không hiểu đạo 

lý,  không  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  cho  nên  bạn 

không thể buông xả. Chân thật  rõ ràng tường tận  rồi 

thì  rất  dễ  dàng  buông  xả.  Bạn  có  thể  buông  xả,  tâm 


của bạn sẽ thanh tịnh, tâm của bạn sẽ bình đẳng. Tâm 

thanh  tịnh,  bình  đẳng  thì  sanh  trí  tuệ,  không  sanh 

phiền  não.  Bạn  vẫn  còn  sanh  phiền  não  là  bạn  hoàn 

toàn chưa buông xả. 

 "Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành" , vẫn còn 

một  cách  nói  là  chuyên  cầu  Tịnh  Độ.  Cảnh  giới  này 

đối với người hiện tại chúng ta mà nói rất thuận tiện. 

Ta học Phật chỉ cầu vãng sanh  Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, các thứ khác đều không mong cầu, các thứ 

khác mọi thứ đều buông xả, đó cũng là  "Phật đạo vô 

 thượng  thệ  nguyện  thành" .  Thân  thể  vẫn  còn  ở  thế 

gian này, mỗi nơi mỗi chỗ, tùy duyên tùy phận, đem 

pháp  môn  thù  thắng  này  giới  thiệu  cho  người  có 

duyên.  Ai  là  người  có  duyên?  Người  chịu  học.  Làm 

thế nào để giới thiệu? Tam luân diễn pháp. Chúng ta 

91 



đích thực có lòng yêu thương chân thành, thanh tịnh, 

bình đẳng để giúp đỡ người khác, cái tâm này rất quan 

trọng. Ta muốn đem pháp môn thù thắng này nói cho 

người khác nghe, vẫn phải làm cho người khác xem. 

Vì  sao  vậy?  Bạn  nói  người  khác  mới  tin  tưởng.  Bạn 

nói mà chính mình không làm được, những gì bạn đã 

làm  hoàn  toàn  trái  ngược  với  những  gì  bạn  đã  nói, 

người ta không tin tưởng. Chúng ta cần phải đem giáo 

huấn  trên  Kinh  điển  làm  cho  được,  làm  cho  người 

khác xem, người khác liền tin tưởng. Đây mới là chân 

thật giúp đỡ người khác. Giúp đỡ người khác chính là 

chân  thật  giúp  đỡ  chính  mình.  Do  đây  có  thể  biết, 

thương yêu người khác là chân thật thương yêu chính 

mình;  thương  yêu  chính  mình,  không  thương  yêu 

người  khác  là  chân  thật  hại  chính  mình.  Đạo  lý  này 

không sâu, rất dễ hiểu, sự lý dễ hiểu. Bao nhiêu người 

mê hoặc, bao nhiêu người đều không hiểu. Chư Phật 

Bồ Tát không có chính mình, mà chỉ có chúng sanh. 

Chư Phật Bồ Tát có được lợi ích hay không? Được đại 

lợi ích. Lợi ích gì vậy? Không có người nào không tôn 

kính Phật Bồ Tát, đây là đại lợi ích. Những người nào 

thương yêu chính mình, không yêu người khác? Xem 

92 



thấy  lịch  sử  Trung Quốc,  các  thời  đại  đế  vương thời 

xưa  thương  yêu  chính  mình,  cũng  thương  yêu  người 

khác,  vì  nếu  họ  không  thương  yêu  quốc  gia  này, 

không thương yêu nhân dân thì nhân dân sẽ lật đổ họ, 

cho nên họ cũng yêu nước yêu dân, nhưng sau khi họ 

chết  thì  quên  hết  sạch.  Tôi  hỏi  bạn,  hoàng  đế  triều 

Hán tên gọi là gì, bạn có thể nói ra được không? Bạn 

không  nói  ra  được.  Tuy  là  họ  yêu  người,  nhưng  bên 

trong  thì  yêu  chính  mình  hơn,  cho  nên  không  được, 

không  thể  so  với  Phật  Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  chỉ  yêu 

thương chúng sanh, hoàn toàn không có chính  mình, 

cho nên tất cả chúng sanh đều tôn kính Phật Bồ Tát, 

kính yêu Phật Bồ Tát. Đây chẳng phải là sự thật bày ra 

ngay trước mắt  chúng ta hay sao? Đây đều nói  được 

rất rõ ràng. Hướng về chỗ sâu mà nói, hướng chỗ thật 

mà  nói,  Phật  nói  tất  cả  chúng  sanh  chính  là  chính 

mình. Cái lý này quá sâu, người thông thường rất khó 

thể hội. 

Cần phải phát  tâm, bạn mới có thể   "tu các công 

 đức" .  Cái  gì  là  "công"?  Công  là  công  phu,  chính  là 

bạn rất nỗ lực mà tu. "Đức" cùng với đắc của đắc thất 

là  một  ý  nghĩa.  Cho  nên  là  trồng  trọt  một  phần  thì 

93 



được một phần thu hoạch, bạn mới có thể có được sở 

đắc.  Tu  công  đức  gì?  Phía  sau  liền  nêu  ra   "phụng 

 hành lục Ba La Mật" , nói ra cụ thể với chúng ta, biết 

được chúng ta tu cái gì. Phật ở trên tất cả Kinh thường 

hay dạy bảo chúng ta:  "Một là tất cả, tất cả là một" . 

Đây là hai câu nói trên "Kinh Hoa Nghiêm", chúng ta 

nhất định phải ghi nhớ. Sáu Ba La Mật là một pháp. 

Trong một pháp này bao gồm  vô lượng vô biên Phật 

pháp.  Một  tức  là  tất  cả,  vô  lượng  vô  biên  Phật  pháp 

đều có thể quy nạp ở trong pháp Lục độ này. Chúng ta 

phải  thường  tư  duy,  quán  sát,  sau  đó  mới  đem  căn 

tánh  của  chính  mình  chuyển  đổi,  độn  căn  có  thể 

chuyển  biến  thành  lợi  căn.  Nhỏ,  thỉ  căn  tánh  có  thể 

chuyển biến thành viên đốn căn tánh. Căn tánh của tất 

cả  chúng  sanh  không  phải  là  trời  sanh,  không  phải 

nhất  thành  bất  biến,  mà  nó  là  bất  định  pháp.  Đại  Sư 

Thiện  Đạo  nói  rất  hay,  Ngài  nói  phẩm  vị  niệm  Phật 

vãng  sanh   "đều  ở  duyên  ngộ  không  đồng" .  Lời  của 

Ngài là một nguyên lý nguyên tắc. Tất cả chúng sanh 

căn  tánh  không  tương  đồng  là  do  duyên  cớ  gì  vậy? 

Cũng là ở gặp duyên không đồng. Lời nói này là chân 

thật. Phật ở trên Kinh nói, trong căn tánh có bất định 

94 



tánh,  bất  định  tánh  đó  gặp  duyên  sẽ  chuyển  biến  dễ 

dàng. Định tánh cũng có thể chuyển, chẳng qua tương 

đối  hơi  phiền  phức  một  chút  mà  thôi.  Gặp  duyên 

không  định  tánh,  họ  liền  có  thể  theo  đó  mà  chuyển. 

Định tánh, cái duyên đó phải tương đối sâu dày thì họ 

có  thể  chuyển  đổi  lại.  Đây  là  chúng  ta  ở  trong  Phật 

pháp  xem  thấy  được,  nhất  là  Thế  Tôn  biểu  diễn  cho 

chúng ta, làm mô phạm cho chúng ta. Thế Tôn Ngài 

giảng  Kinh nói  pháp  49 năm,  chúng đệ  tử  đi  theo  là 

1.255 người (chúng ta thường đọc thấy trên Kinh) đều 

là căn tánh không đồng, từ thượng căn đến hạ hạ căn 

thảy đều có. Người thượng căn đi theo Thích Ca Mâu 

Ni  Phật,  thường  hay  nghe  Thế  Tôn  Ngài  giảng  Kinh 

nói  pháp,  hai  -  ba  năm  liền  khai  ngộ,  bảy  -  tám  năm 

khai ngộ, đến mười năm thì khai ngộ cũng có. Người 

căn tánh trung hạ, hai mươi năm, ba mươi năm cũng 

giác ngộ. Do đây có thể biết, đều ở gặp duyên không 

đồng. Câu nói này nói thấu tột rồi. 

Ngày nay chúng ta tu học tuy là không thể so với 

Phật  Tổ,  duyên  phận  thù  thắng  như  vậy,  ngay  trong 

đồng  tu  vào  thời  đại  này  của  chúng  ta,  duyên  của 

chúng  ta  xem  là  tương  đối  thù  thắng.  Chúng  ta  rốt 

95 



cuộc có được thành tựu gì? Vẫn là ở một chữ "duyên" 

này.  Duyên  gì  vậy?  Nếu  bạn  có  thể  nắm  được  cái 

duyên  này,  nếu  như  lơ  là,  không  biết  nắm  lấy  cái 

duyên, để cơ hội này luống qua, vậy thật là đáng tiếc. 

Nếu  bạn  có  thể  nắm  lấy  được,  giữ  chặt  lấy  nó  thì 

không  ai  không  thành  tựu.  Chúng  ta  muốn  hỏi,  làm 

thế  nào  mới  có  thể  nắm  lấy  được?  Phật  ở  trên  Kinh 

điển đã nói lời này không chỉ mấy vạn lần, trong mỗi 

một bộ Kinh luận đều phải lặp lại mấy mươi câu, Đại 

Kinh  càng  không  cần  phải  nói,  quan  trọng  thì  lặp  lại 

mấy trăm lần, mấy ngàn lần, đó là "thọ trì đọc tụng, 

vì người diễn nói" . Các bạn đều biết, các bạn cũng sẽ 

đọc,  thế  nhưng  các  bạn  chưa  làm  được.  Thọ  là  tiếp 

nhận,  năng  tín,  năng  giải.  Trì  là  vĩnh  viễn  gìn  giữ, 

không thể để mất đi. Trong thọ trì, trì vẫn là phải làm 

được, phải thực tiễn, đem cái tín của bạn, đem những 

lý luận phương pháp cảnh giới đã hiểu thực tiễn vào 

trong đời sống, đây gọi  là thọ trì. Bạn chân thật  làm 

đến được, ngày ngày phải đọc. Đọc  Kinh là thân cận 

lão sư, thân cận thiện tri thức, mỗi giờ mỗi phút nhắc 

nhở  chính  mình  mà  không  quên  mất,  như  vậy  ngày 

ngày  bạn  sẽ  có  tiến  bộ.  Sau  đó  "vì  người  diễn  nói", 

96 



làm ra tấm gương để cho người khác xem, đây cũng là 

biểu diễn. Sau khi người khác thấy rồi, nhất định sẽ bị 

cảm  động.  Người  có  thiện  căn  sẽ  cảm  động.  Người 

không có thiện căn thì sẽ có nghi hoặc, họ thỉnh giáo 

với bạn, bạn sẽ giảng giải cho họ nghe, vì họ mà nói 

pháp. 

Phật pháp là sư đạo, sư đạo tôn nghiêm,  "chỉ văn 

 lai  học,  vị  văn  vãng  giáo" ,  cho  nên  nếu  bạn  là  một 

pháp sư, hoặc giả bạn là cư  sĩ  Đại  đức, bạn có năng 

lực giảng Kinh nói pháp, nhất định người ta đến khải 

thỉnh bạn. Họ không biết khải thỉnh thì phải làm sao? 

Có phương tiện thiện xảo, bạn tìm người khác, bảo họ 

khải thỉnh. Luôn là không phải chính mình nói, chính 

mình nói thật là ngại ngùng. Đó là phương tiện khéo 

léo.  Họ  phải  đến  khải  thỉnh.  Không  có  khải  thỉnh, 

chính  mình  đến  nơi  đó  nói  pháp  cho  họ,  từ  xưa  đến 

nay không tìm ra được cái thí dụ này. 

Tuy là trên Kinh nói với chúng ta, Bồ Tát là bạn 

không mời, thế nhưng không mời là cá nhân hai - ba 

người,  không  phải  là  đoàn  thể.  Đoàn  thể  chắc  chắn 

phải  tuân  thủ  quy  củ,  phải  tôn  sư,  phải  có  lễ  tiết  để 

97 



cung  kính  khải  thỉnh.  Tại  sao  vậy?  Đây  là  biểu  diễn 

cho người xem. Nhất định phải có khải thỉnh, sau đó 

mới có thể giảng Kinh nói pháp cho họ nghe. Đây là 

lễ tiết. Thí dụ như, hiện tại một quốc gia muốn qua lại 

với một quốc gia khác thì phải có sứ giả. Thí dụ Trung 

Quốc phái một sứ giả đến Singapore, chắc chắn phải 

trưng cầu sự đồng ý của chính phủ Singapore, nếu như 

họ  không  đồng  ý  thì  tìm  một  người  khác.  Đây  là  lễ 

tiết.  Đạo  tràng  của  người  ta  hướng  đến  chỗ  này  của 

chúng  ta  thỉnh  cầu  pháp  sư  đi  giảng  Kinh.  Họ  đến 

thỉnh tôi, nhưng tôi không có thời gian, tôi muốn phái 

một pháp sư khác thì nhất định phải trưng cầu ý kiến 

của họ, phải thương lượng với họ trước, họ đồng ý rồi 

chúng  ta  mới  phái  vị  pháp  sư  này  đi.  Họ  chính  thức 

gởi thiệp thỉnh đến nơi đây, ta phải trưng cầu ý kiến 

của họ. 

Lần này Học Hội Tịnh Tông New York mời pháp 

sư giảng Kinh, chúng ta phải trưng cầu ý kiến của họ 

trước.  Tôi  phái  Pháp  sư  Ngộ  Bổn  đi.  Họ  đồng  ý  thì 

liền  gởi  thiệp  mời  đến,  như  vậy  chúng  ta  mới  đưa 

người  đi.  Tuyệt  đối  không  phải  nói  không  có  lễ  tiết, 

quá tùy tiện mời chúng ta, chúng ta đi thì thật không 

98 



















































































































giống ai, người ta sẽ không tôn trọng. Việc này phải 

hiểu.  Hai,  ba  người  muốn  nghe  pháp,  vậy  thì  có  thể 

làm người bạn không mời mà đến, còn như chính thức 

lên bục giảng, lên đài giảng thì không được. Phải giữ 

tôn  nghiêm  của  sư  đạo.  Phật  pháp  là  sư  đạo,  mà  sư 

đạo là đại đạo, không phải tiểu đạo. 

(VCD 135) 

3Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu , phát Bồ Đề tâm, 

tu chư công đức, phụng hành lục Ba La Mật, kiên 

cố bất thoái, phục dĩ thiện căn hồi hướng, nguyện 

sanh  ngã  quốc,  nhất  tâm  niệm  ngã,  trú  dạ  bất 

đoạn" . 

Đây là nguyện thứ mười chín, "văn danh phát tâm 

nguyện". 



3 Bắt đầu đĩa 135 

99 



 "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương  chúng  sanh, 

 văn ngã danh hiệu, phát Bồ Đề tâm".  Mấy câu này 

lần  trước  đã  giảng  qua  với  các  bạn  rồi.  Hôm  nay 

chúng ta tiếp tục xem đoạn Kinh văn:  "Tu chư công 

 đức, phụng hành lục Ba La Mật, kiên cố bất thoái".   

Bốn  mươi  tám  nguyện  là  trung  tâm  tu  học  của 

Tịnh  Tông,  mà  trên  thực  tế  cũng  là  tổng  cương  lĩnh 

giáo hóa chúng sanh của chư Phật Như Lai và tất cả 

Bồ Tát. 

 "Tu chư công đức" , câu này là tổng thuyết. Chư, 

ý  nghĩa  là  nhiều,  nhiều  đến  vô  lượng  vô  biên,  trong 

Phật  pháp  thường  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn vẫn là một số tự. Trong 

mỗi một pháp môn, nếu triển khai ra thì vô lượng vô 

biên. 

Cái gì gọi là công, cái gì gọi là đức? Hai chữ này 

chúng  ta  cần  phải    nhận  thức  cho  rõ  ràng.  "Công" 

thông  thường  là nói  công phu,  "đức"  là  nói  quả  báo. 

Chữ  “đức”  này  cùng  chữ  “được”  của  đạt  được  và 

“được” của được mất là một ý nghĩa. Cho nên tu công 

đức là nhân, chứng quả là đức, chúng ta đạt được quả 

100 



báo đây là đức. Vậy cái gì là công? Bình thường trong 

lúc giảng giải, chúng ta nêu ra thí dụ, trì giới có công, 

thiền  định  là  đức,  nhân  giới  được  định;  tu  định  có 

công, khai huệ (khai trí tuệ) là đức. Do đây có thể biết, 

công là từ trên tu nhân mà nói, đức là từ trên chứng 

quả  mà  nói.  Công  đức  và  phước  đức  không  giống 

nhau.  Công  đức  là  phải  tu  hành,  tu  sửa  hành  vi  sai 

lầm, tư tưởng sai lầm của chính mình, sau đó mới có 

thể  được  thiện  quả.  Tu  thiện  nhân,  được  thiện  quả. 

Câu  nói  này  rất  chung  chung,  chỉ  nói  được  một 

nguyên  tắc.  Câu  phía  sau  thì  thực  tiễn  cho  chúng  ta, 

 “phụng hành lục Ba La Mật” . Sáu Ba La Mật là sáu 

cương lĩnh tu học của Bồ Tát. Mỗi một đồng tu chúng 

ta đều phát tâm Bồ Đề, mà phát tâm Bồ Đề chính là 

phải  phát  tâm  làm  Bồ  Tát,  phát  tâm  làm  Bồ  Tát  thì 

nhất định phải phụng hành sáu nguyên tắc của Bồ Tát. 

Sáu điều Bồ Tát hạnh nhất định phải làm được thì bạn 

mới là Bồ Tát chân thật. 

LỤC ĐỘ BA LA MẬT 

   Điều thứ nhất, "Bố Thí" 

101 



Hàm  nghĩa  trong  bố  thí  rất  rộng.  Phật  dùng 

phương pháp quy nạp để dạy bảo chúng ta. Thứ nhất 

là  tài bố thí, thứ hai là  pháp bố thí, thứ ba là  vô úy bố 

 thí. Làm thế nào đem ba loại bố thí này thực tiễn vào 

ngay  trong  đời  sống  thường  ngày  của  chúng  ta,  đây 

mới chân thật là tu Bồ Tát đạo, chân thật trải qua đời 

sống của Bồ Tát. Cho nên mọi người không nên quên 

đi, then chốt là ở câu "phát tâm Bồ Đề" . Tâm Bồ Đề 

là tâm chân thật giác ngộ. Giác ngộ cái gì? Giác ngộ 

hư không pháp giới tất cả chúng sanh là "duy tâm sở 

hiện,  duy  thức  sở  biến",  chân  thật  tường  tận  tất  cả 

pháp từ tâm tưởng sanh, hay nói cách khác, hư không 

pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  cùng  quan  hệ  với  chính 

mình. Chân thật làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, 

đây là bạn chân thật  giác ngộ rồi, gọi  là đại  triệt đại 

ngộ. Sau khi  ngộ rồi,  tâm  trạng  bạn  đối  nhân  xử  thế 

tiếp vật liền hoàn toàn thay đổi. Trước khi chưa ngộ là 

mê, mỗi niệm tự tư tự lợi. Sau khi giác ngộ, mỗi niệm 

vì  tất  cả  chúng  sanh,  không  còn  vì  chính  mình.  Cho 

nên, ba loại bố thí này, dùng lời hiện đại mà nói, chính 

là phục vụ. Hạng mục phục vụ có phục vụ tiền của; có 

phục vụ trí tuệ, kỹ thuật, năng lực; có phục vụ giữ gìn 

102 



an toàn cho tất cả chúng sanh. Đây chính là trên Phật 

Kinh nói có ba loại bố thí. 

 Loại thứ nhất là tài bố thí. 

Trong tài bố thí có nội tài, có ngoại tài. Ngoại tài 

là vật ngoài thân, nội tài là dùng lao lực của chúng ta, 

dùng thể lực của chúng ta. Cách nói này, các bạn vẫn 

là  không  dễ  gì  thể  hội  được,  nên  cần  phải  nói  rõ  ra. 

Năm  xưa  tôi  ở  Hoa  Kỳ,  từng  lấy  người  nội  trợ  gia 

đình làm thí dụ. Phát tâm Bồ Đề, tu hạnh Bồ Tát, làm 

sao  đem  hạnh  Bồ  Tát  thực  tiễn  ở  ngay  trên  cương  vị 

làm việc của một người nội trợ. 

Đầu  tháng,  chúng  ta  ở  Malaysia  đã  từng  có  một 

buổi thuyết giảng  “Làm thế nào đem tâm Bồ Đề, hạnh 

 Lục  Độ  thực  tiễn  ở  ngay  trong  công  việc  của  một 

 khách  sạn?” .  Cũng  có  đồng  tu  hỏi  tôi:   “Thưa  pháp 

 sư! Tâm Bồ Đề, hạnh Lục Độ làm thế nào thực hiện ở 

 trong  đạo  tràng  chúng  ta?” .  Tuy  không  nói  qua, 

nhưng kỳ thực, đạo tràng chúng ta đã thực tiễn từ lâu 

rồi, chỉ trách là bạn chính mình tâm ý qua loa, không 

thể nhìn thấy ra. Đạo tràng là một trường học, so với 

trường  học  thông  thường  của  thế  gian  không  có  gì 

103 



khác  biệt.  Thế  nhưng  trường  học  thế  gian  nhận  dạy 

bảo là học trò chưa thành niên, tiểu học, trung học đều 

chưa  thành  niên,  người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là 

đồng  tử;  cơ  cấu  dạy  học  của  chúng  ta  là  dạy  người 

thành niên, nhưng kỳ thật, ngay cả từ đồng niên, thanh 

thiếu  niên  cho  đến lão  niên.  Đây  là  giáo  dục  xã  hội, 

chúng ta đều cùng nhau học tập. Trụ trì đạo tràng, một 

số Đại đức này chăm chỉ nỗ lực dùng tài lực, vật lực, 

lao lực của chính mình, còn phải dùng tâm tư mà kế 

hoạch, mà trù bị, toàn bộ trí lực phụng hiến, cống hiến 

ở nơi đạo tràng vì tất cả chúng sanh. Chúng sanh hữu 

duyên  có  thể  tham  dự  đạo  tràng  cùng  học  tập.  Đây 

chính  là  tu  tài  bố  thí,  ngoại  tài,  nội  tài  đều  bao  gồm 

trong đó. Họ không hề vì chính mình, mà tất cả vì đại 

chúng, tất cả vì một công việc giáo dục xã hội, có thể 

làm  đến  được  càng  tốt  đẹp,  làm  được  càng  thành 

công. Nếu như trong công việc này còn muốn có được 

danh  lợi  của  chính  mình,  vậy  thì  tâm  Bồ  Đề  không 

còn, đó là sự nghiệp từ thiện của thế gian. Sự nghiệp 

này  có  quả  báo  hữu  lậu  trong  tam  giới,  đó  gọi  là 

phước  đức,  không  gọi  là  công  đức.  Công  đức  cùng 

phước  đức  có  khác  biệt.  Trong  công  đức  chắc  chắn 

104 



không có ý niệm tư lợi, chắc chắn sẽ không có một ý 

niệm lợi ích của chính mình. Tất cả vì chúng sanh, tất 

cả  vì  giáo  học,  không  có  chút  được  mất,  lợi  hại  của 

chính mình xen tạp ở trong đó, đây gọi  là công đức. 

Cái tâm này gọi là tâm Bồ Đề. Khác biệt chính ngay 

chỗ này. 

 Loại thứ hai là pháp bố thí. 

Pháp bố thí chính là giáo  học. Đạo tràng này có 

giải  môn,  có  hành  môn.  Giải  môn,  dùng  lời  hiện  tại 

mà nói chính là học thuật, học tập trên lý luận. Chúng 

ta ở nơi đây giảng Kinh giáo học, đây là thuộc về lý 

luận  phương  pháp  cảnh  giới.  Chúng  ta  cùng  nhau 

nghiên cứu thảo luận. Niệm Phật đường, bao gồm đời 

sống  của  chúng  ta,  đây  là  thực  tiễn.  Chúng  ta  phải 

đem  những  phương  pháp  lý  luận,  cảnh  giới  đã  học 

được trên Kinh điển hoàn toàn thực tiễn. Đây là pháp 

bố thí, chúng ta làm được rồi. 

 Loại thứ ba là bố thí vô úy. 

Bố thí vô úy quan trọng nhất cần có một ý nguyện 

tận  tâm  tận  lực  bảo  hộ  an  định  xã  hội,  thế  giới  hòa 

105 



bình, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn lìa khỏi tất cả 

ưu não, hoạn nạn. Chúng ta ở khu vực Singapore này 

thúc đẩy đa nguyên văn hóa, chủng tộc hòa thuận, tôn 

giáo  hài  hòa,  đây  là  thuộc  về  vô  úy  bố  thí.  Ở  ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày,  chúng  ta  đề  xướng  ăn 

chay, cúng dường ăn uống suốt năm không gián đoạn. 

Trong đây, tài bố thí, vô úy bố thí đều đầy đủ. Thêm 

một  người  đến  đây  ăn  chay,  thì  trong  xã  hội  sẽ  ít  đi 

một  người  sát  sanh,  để  tất  cả  chúng  sanh  lìa  khỏi 

khiếp sợ. Đây là thuộc về vô úy bố thí. 

Phật nói với chúng ta, tài bố thí được tiền tài. Bạn 

bố thí ngoại tài thì bạn được là ngoại tài, bố thí nội tài 

cũng  được  khỏe  mạnh,  sống  lâu,  trên  Kinh  Phật  nói 

được  sắc  thân  tướng  hảo.  Pháp  bố  thí  được  thông 

minh trí tuệ. Vô úy bố thí được khỏe mạnh, sống lâu. 

Ở  nơi  đây  chúng  ta  làm  mỗi  ngày,  chúng  ta  đang  tu 

nhân, "tu chư công" (phía sau là "đức"), được tiền của 

không thiếu kém. Chúng ta không cần nhiều, tiền của 

đủ  dùng  thì  được  rồi,  được  thông  minh  trí  tuệ,  được 

khỏe  mạnh  sống  lâu.  Người  thế  gian  muốn  làm  thế 

nào để bảo dưỡng sức khỏe cho tốt. Chúng ta học Phật 

thì không nghĩ đến bảo dưỡng. Các bạn xem thấy Lâm 

106 



trưởng - cư sĩ Lý Mộc Nguyên, một ngày ông bận rộn 

đến  tối,  một  ngày ngủ  có hai  giờ đồng  hồ,  ăn  thì  rất 

không bình thường, mỗi ngày thường hay quên đi ăn 

cơm. Hiện tại chúng ta khuyên ông nhất định phải ăn 

đầy đủ ba bữa ăn. Hình như gần đây tôi thấy ông ăn 

uống  tương  đối  bình  thường.  Thời  gian  ăn  cơm,  tôi 

thấy ông ở nhà ăn. Ông bị bệnh, ở Trung Quốc đại lục 

cũng  chuyển  fax  đến  cho  tôi,  muốn  tôi  khuyên  ông. 

Người  khác  khuyên,  ông  không  nghe.  Tôi  khuyên, 

ông cũng không nghe. Cho nên tôi xem tờ fax gởi đến, 

tôi  cũng không có đi  khuyên ông ấy,  vì  tôi nói  cũng 

không ích gì, ông ấy tuyệt đối sẽ không nghe, đi bác sĩ 

khám uống thuốc thì càng tuyệt đối không tiếp nhận. 

Tôi thấy khí sắc của ông cũng không tệ, tinh thần rất 

tốt, đó là Tam Bảo gia trì. Bao gồm tất cả thuốc thang 

đều  có  tác  dụng  phụ.  Có  bệnh  thì  mới  uống  thuốc. 

Bệnh  từ  đâu  mà  ra?  Bệnh  từ  nơi  vọng  tưởng  mà  ra. 

Một ngày từ sớm đến tối nghĩ đến bệnh, bất cứ bệnh 

gì cũng đều bị bạn nghĩ ra. Đây là  “tất cả pháp từ tâm 

 tưởng sanh” . Lời Phật nói không nghe, muốn đi nghe 

bác sĩ, nghe những lời nói xằng bậy của người, đây là 

đã rời xa giáo huấn của Phật Đà. Chúng ta sâu sắc tin 

107 



tưởng  giáo  huấn  chân  thật  của  Phật  Bồ  Tát.  Khỏe 

mạnh từ đâu mà có? Từ ở nơi tâm lý, tâm thanh tịnh, 

tâm chân thành, đây là căn bản của khỏe mạnh. Tâm 

từ bi có thể hóa giải tất cả độc tố. 

Ngày  nay,  hoàn  cảnh  sống  ở  thế  gian  này  rất 

không tốt, rất không bình thường. Từ trước, lão cư sĩ 

Lý  Bỉnh  Nam  trong  lúc  giảng  Kinh  thường  hay  cảm 

khái mà nói, người hiện tại làm gì trải qua ngày tháng, 

ba bữa đều ăn đắng uống độc. Bạn xem, ở trong thịt 

có  rất  nhiều  độc  tố.  Tình  hình  ở  các  nơi  khác  tôi 

không được rõ ràng lắm, nhưng ở Đài Loan, tôi nghe 

người nói, heo ở Đài Loan nuôi chỉ sáu tháng là giết 

thịt, dùng một số hóa học để nuôi. Sau khi heo ăn loại 

thức ăn này, thời gian rất ngắn thì lớn được rất béo, rất 

mập,  trong  loại  thịt  đó  đều  có  độc  tố,  cho  nên  người 

ăn loại thịt này, bất cứ bệnh lạ nào cũng đều sanh ra. 

Gà nuôi chỉ mới sáu tuần thì lớn thiệt to, không phải 

tự nhiên mà trưởng thành, do con người làm ra, dùng 

những  loại  thuốc  hóa  học  để  thúc  nó  lớn,  cho  nên 

trong  thịt  hàm  chứa  độc  tố  quá  nhiều,  vì  vậy  có  rất 

nhiều  loại  bệnh  lạ  ở  thế  gian  này.  Nửa  thế  kỷ  trước 

không  hề  nghe  nói  có  nhiều  bệnh  lạ  đến  như  vậy. 

108 



Bệnh từ đâu mà ra vậy? Bệnh từ miệng mà vào. Trong 

thức  ăn  chay  cũng  không  bình  thường,  rau  cải  dùng 

thuốc  trừ  sâu,  nghe  nói  trong  gạo  còn  để  thuốc  làm 

bóng hạt, hạt gạo đó vừa đẹp lại lớn, nhưng ăn không 

bổ  dưỡng.  Cho  nên  lão  sư  Lý  nói,  Kinh  Phật  nói 

không hề sai, mỗi ngày chúng ta ăn đắng uống độc, ba 

bữa không phải ăn cơm, mà là phục độc, con người có 

thể khỏe mạnh sao? Độc nhiều quá thì phải làm sao? 

Dùng tâm từ bi có thể giải độc, không cần tìm thuốc 

giải  độc,  vì  trong  thuốc  giải  cũng  có  độc.  Tâm  chân 

thành thanh tịnh sẽ không bị ô nhiễm, tâm từ bi có thể 

giải độc, cho nên dùng nội  công của chính  chúng ta, 

không nên cầu bên ngoài. Tâm chân thành, thanh tịnh, 

bình  đẳng,  từ  bi  thì  thân  thể  của  bạn  có  lý  nào  mà 

không khỏe mạnh chứ? Nhất định sẽ khỏe mạnh! 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa  ở  đời  làm  cho 

chúng ta  xem.  Ngài  không  chỉ  nói  qua,  mà  Ngài  làm 

cho chúng ta xem. Tổ sư Đại đức nhiều đời cũng làm 

cho chúng ta xem. Ở đạo tràng nhỏ này của chúng ta, 

cư sĩ Lý Mộc Nguyên cùng tôi, hai người cũng đang 

làm.  Chúng  ta  sâu  sắc  tin  tưởng,  nỗ  lực  thể  nghiệm 

đến được  "cảnh tùy tâm chuyển" . Thân thể là thuộc về 

109 



cảnh  giới, thân thể là  tùy  tâm  chuyển.  Không nên  bị 

cảnh giới bên ngoài chuyển, không nên bị mấy câu nói 

của người khác thì chuyển đổi, vậy thì thiệt thòi  của 

bạn thật lớn. 

Bố thí mới có thể được tâm thanh tịnh, bố thí mới 

có thể được thiền định, mới có thể được trí tuệ. Bố thí 

nói đến cứu cánh chính là buông xả, đem tự tư tự lợi 

của chính mình hoàn toàn buông xả. Buông xả không 

phải  là  không  làm  việc  gì,  mà  sau  khi  buông  xả  thì 

phải  đề  khởi.  Đề  khởi  cái  gì?  Lợi  ích  tất  cả  chúng 

sanh, vì tất cả chúng sanh mà phục vụ. Vì tất cả chúng 

sanh phục vụ có mệt hay không? Xin nói với các vị, 

không  hề  mệt,  vì  chính  mình  mới  bị  mệt,  vì  chúng 

sanh  không  thể  mệt.  Vì  chúng  sanh,  không  vì  chính 

mình, ai mệt vậy? Có chính mình thì bị mệt, có chính 

mình thì có phiền não, thì sẽ có bệnh, thì sẽ chết. Nếu 

không  có  chính  mình  thì  ai  mệt,  ai  phiền  não,  ai  bị 

bệnh, ai chết? Không có! Phàm - thánh chính ngay ở 

một  niệm  này.  Một  niệm  này  chuyển  đổi  lại  thì  siêu 

phàm nhập thánh. Ý niệm chuyển đổi lại thì tâm luân 

hồi chuyển biến thành tâm Bồ Đề. Giáo học của Phật 

pháp  không  gì  khác,  chính  là  giúp  cho chúng ta,  làm 

110 



cho  chúng  ta  tường  tận  chân  tướng  sự  thật,  làm  một 

việc mà chuyển biến đến 180 độ, có lợi ích chân thật 

đối  với  chúng ta, chân thật  có chỗ tốt, làm  một  môn 

học vô cùng hữu dụng. Tất  cả giáo  học của thế gian 

đều không thể so sánh được giáo học của Phật pháp. 

Lợi ích này quá thù thắng, quá to lớn. Bạn học rồi, lập 

tức liền có thể dùng được, liền có thể ứng dụng. 

Bố  thí  là  việc  mà  đạo  tràng  của  chúng  ta  đang 

làm,  các  đồng  tu  biết  rõ,  học  được  rồi.  Chúng  ta  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, ở trong đạo tràng 

này, ở trong gia đình bạn, ở ngay trong công việc của 

bạn, thậm chí ở trong đối nhân xử thế tiếp vật đều có 

thể dùng được. Đời sống của chúng ta chính là Bồ Tát 

hạnh, khởi tâm động niệm của chúng ta chính là tâm 

Bồ Đề. Không chỉ có thể đoạn san tham,  mà ý niệm 

san tham đều không có, đây là một Bồ Tát chân thật tu 

bố thí Ba La Mật. 

   Điều thứ hai, "Trì Giới" 

Trì  giới,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  chính  là  thủ 

pháp. Hôm trước, ở Đài Loan có một vị tín đồ Thiên 

111 



Chúa Giáo gởi đến cho tôi mười mấy quyển sách, tôi 

xem thấy rất là hoan hỉ. Gần đây họ in "Tân Ước Cựu 

Ước  Toàn  Thư".  Tôi  lật  ra  xem  thử,  phía  trước  có 

thiên lời tựa Bảo Lộc Giáo Tông thế kỷ thứ hai. Mấy 

câu  nói  mở  đầu  rất  hay.  Họ  nói,  "Tân  Cựu  Ước"  là 

thánh  Kinh,  phải  không  ngừng  dùng  lời  hiện  đại  để 

phiên dịch, cho nên tôi xem thấy quyển này cùng với 

bản trước đây mà tôi đã xem là không như nhau. Hiện 

tại họ dịch càng dễ hiểu. Họ hiểu được khế cơ, ý nghĩa 

là  như  nhau,  càng  giảng  giải  thì  càng  rõ  ràng,  càng 

tường tận. Việc này Phật Giáo chúng ta phải học tập. 

Chúng  ta  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  người  khác, 

ngôn từ càng thấp càng tốt, những danh từ thuật ngữ 

trong  nhà  Phật,  chúng  ta  cố  gắng  tránh  đi.  Chúng  ta 

chính mình học tập, những danh từ này có lợi ích, đơn 

giản rõ ràng, thế nhưng giới thiệu cho người sơ học thì 

họ rất  khó  thể  hội. Cho nên  nếu  nói  trì  giới,  có  mấy 

người hiểu được cái gì gọi là trì giới? Đổi một danh từ 

khác thì họ rất dễ dàng hiểu được, "giữ pháp" thì mọi 

người  hiểu  được.  Trì  giới  chính  là  giữ  pháp.  Không 

luận làm bất  cứ việc gì đều có trình tự trước sau, có 

112 



đường  có  lối,  đây  chính  là  trì  giới.  Vì  vậy,  giới  luật 

chính là pháp luật. 

Trong  mỗi  một  tôn  giáo  đều  có  quy  củ  của  họ. 

Trong Thiên Chúa Giáo có hiến pháp của họ, có pháp 

luật  của  họ,  có  quy  củ  của  họ,  tổ  chức  của  họ  rất 

nghiêm  mật.  Nhà Phật  là thuần túy giáo  học, nhất  là 

thuộc  về  giáo  học  tư  nhân.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, 

Khổng Lão Phu Tử, tính chất gần như hoàn toàn giống 

nhau,  tư  nhân  khởi  học,  tư  nhân  giáo  học,  cho  nên 

Phật giáo không có tổ chức. Không những không có tổ 

chức,  mà  cũng  không  có  học  sinh  cố  định.  Không 

giống  như  trường  học,  trường  học  học  sinh  đều  cố 

định. Ở nơi mà nhà Phật dạy học không phải là học trò 

cố  định,  cho  nên  mỗi  ngày  chúng  ta  xem  thấy  rất 

nhiều  khuôn  mặt  mới  đến  lần  đầu.  Các  đồng  tu  mới 

đến, chúng ta cũng đều phải chiếu cố. Những nghĩa lý 

quan trọng mà ngày trước đã giảng qua, chúng ta cũng 

phải sơ lược nhắc trở lại, không thể lơ là đối với đồng 

tu sơ học. 

Giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát,  chúng  ta  phải  tuân 

thủ,  đây  là  trì  giới.  Pháp  luật  của  quốc  gia  chúng  ta 

113 



phải  tuân thủ,  pháp  quy  ở  nơi  địa  phương  cũng  phải 

tuân  thủ.  Ngoài  những  việc  này  ra,  còn  có  văn  tự 

phong  tục  tập  quán,  đạo  đức  đều  phải  tỉ  mỉ  mà  tìm 

cầu, phải nỗ lực phụng hành. 

Chúng  ta  qua  lại  với  tất  cả  mọi  người  trong  xã 

hội,  lão  sư  Lý  nói,  không  làm  cho  người  khác  chán 

ghét đối với bạn, để mọi người sanh tâm hoan hỷ, tâm 

cung  kính  đối  với  bạn,  đó  là  bạn  có  phẩm  đức  cao 

thượng. Bạn có thể giữ pháp, chí ít mọi người trong xã 

hội có thể tiếp nhận bạn, không đến nỗi ghét bỏ bạn, 

không luận bạn làm bất cứ việc gì, liền có thể được sự 

giúp đỡ của người khác. Cho nên có người hỏi tại vì 

sao phải trì giới, tại vì sao phải nói lý? Đạo lý chính 

ngay  chỗ  này.  Con  người  không  thể  thoát  ly  xã  hội 

độc  lập  sinh  tồn,  nhất  định  là  phải  nương  vào  mọi 

người. Cho nên, giữ pháp là vô cùng quan trọng. 

Trì giới của nhà Phật cùng lễ của nhà Nho là một 

ý  nghĩa.  Nhà  Nho  nói  thủ  lễ,  Phật  pháp  nói  trì  giới, 

người hiện tại gọi là giữ pháp. Đây là việc mà người 

sống  ở  thế  gian  này  cần  phải  hiểu  được.  Nhất  định 

phải giữ quy củ, cho nên gia có gia qui, quốc có quốc 

114 



pháp.  Nhất  là  ở  khu  vực  Singapore  này,  khu  vực  rất 

nhỏ, chủng tộc cư trú thì rất nhiều. Mỗi một chủng tộc 

có tập tục của họ, có quy củ của họ, cho nên chúng ta 

tiếp xúc với họ thì phải hỏi nhiều, không nên thất lễ. 

Hỏi nhiều là học tập nhiều. Đây là trì giới Ba La Mật. 

Ở  Cư  Sĩ  Lâm,  tổ  chức  của  Cư  Sĩ  Lâm  cũng  có 

chương trình của nó, có hội đổng sự của nó, có pháp 

tắc làm việc của nó, giảng đường có quy củ của giảng 

đường,  niệm  Phật  đường  có  quy  củ  của  niệm  Phật 

đường,  phòng  học  có  quy  củ  của  phòng  học,  trai 

đường có quy củ của trai đường. Chúng ta có thể giữ 

quy  củ  chính  là  trì  giới  Ba  La  Mật.  Ba  La  Mật  là  ý 

nghĩa của viên mãn, làm được rất viên mãn. 

   Điều thứ ba, “Nhẫn nhục Ba La Mật” 

Nhẫn nhục, dùng lời hiện tại mà nói là chịu khó. 

Không luận làm bất cứ việc gì đều phải có lòng nhẫn 

nại. Phàm hễ dục tốc thì bất đạt. Rất tỉ mỉ, rất có lòng 

nhẫn  nại  thì  sự  việc  mới  có  thể  làm  được  viên  mãn, 

mới có thể làm được thành tựu. Chúng ta ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày phải có lòng nhẫn nại, chúng 

115 



ta  học  tập  càng  phải  có  lòng  nhẫn  nại.  Tu  học  Phật 

pháp không phải một thời gian ngắn, vì sao vậy? Tập 

khí, lỗi lầm của chúng ta quá nhiều, quá nhiều. Tu sửa 

những tập khí lỗi lầm này, đến lúc nào tập khí lỗi lầm 

của bạn thảy đều tu sửa lại thì bạn liền thành Phật. Bồ 

Tát Đẳng Giác vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh 

chưa phá, đó chính là tập khí, lỗi lầm của họ, cho nên 

họ vẫn phải tu hành. Tu hành chính là tu sửa tư tưởng 

hành  vi  sai  lầm  của  chúng  ta.  Tất  cả  chúng  sanh  có 

người nào không cần phải tu hành? Bạn không chịu tu 

hành, vậy bạn vĩnh viễn phạm sai  lầm, luôn luôn sai 

đến  cùng.  Những  sai  lầm  này  sẽ  dẫn  đến  quả  báo. 

Trong Kinh luận thường nói:  "Bồ Tát sợ nhân, chúng 

 sanh sợ quả" . Chúng sanh làm càn làm quấy, đến lúc 

quả báo hiện tiền mới lo sợ, lo sợ cũng không còn kịp. 

Bồ Tát không sợ quả báo, mà sợ tạo nhân. Bồ Tát biết 

tạo nhân ác thì nhất định có quả báo ác. Quả báo nếu 

như  không  ở  hiện  đời  này  thì  đời  sau,  đời  sau  nữa. 

Đạo lý này, chân tướng sự thật ở trong Kinh điển Phật 

nói  cho  chúng  ta nghe  quá  nhiều.  Tất  cả  chúng  sanh 

(chúng ta chính  mình cũng là như vậy), một  ngày từ 

sớm đến tối, ngày ngày đang tạo nghiệp thiện ác lớn 

116 



nhỏ, ngay cả đi  ngủ cũng không thành thật. Lúc  ngủ 

nằm  mộng,  nằm  mộng  cũng  đang  tạo  nghiệp.  Bạn 

nghĩ  xem, đáng sợ cỡ nào!  Người thế gian không có 

trí tuệ, không thấy được quá khứ, không thấy được vị 

lai.  Quá  khứ,  vị  lai  ở  cõi  này  phương  khác  có  hay 

không?  Có!  Phật  không  chỉ  nói  rõ  ràng,  Phật  muốn 

chúng ta chính mình thân chứng, chứng minh mỗi câu 

Phật đã nói đều là lời chân thật. Dùng phương pháp gì 

chứng  thật?  Phật  dạy  cho  chúng  ta  phương  pháp  tu 

học là “tu giới, tu định, tu huệ”. Bạn được định (định 

là tâm thanh tịnh), bạn không còn chấp trước đối với 

tất cả người sự vật thì bạn liền được định, đây là định 

nhỏ. Bạn được cái định nhỏ này thì tình hình trong sáu 

cõi bạn sẽ hoàn toàn thấy được, bạn có năng lực tiếp 

xúc được. Nếu bạn có thể đem ý niệm phân biệt đối 

với  tất  cả  người,  sự  vật  đoạn  dứt,  bạn  liền  đạt  được 

sức  định  sâu  hơn  một  tầng,  cũng  chính  là  tâm  thanh 

tịnh  của  bạn  càng  thuần,  bạn  có  thể  thấy  được  mười 

pháp giới. Nếu như ngay vọng tưởng cũng đoạn dứt, 

sức định này của bạn đạt đến cùng tột, hư không pháp 

giới căn nguyên hiện tượng của tất cả chúng sanh, bạn 

hoàn  toàn  tường  tận.  Phật  nói  những  thứ  này  là  dạy 

117 



chúng ta chính mình có thể chứng đắc, chúng ta không 

phải hoàn toàn dựa vào Ngài, tùy thuận Ngài. Chúng 

ta  có  thể  đem  những  gì  đã  nói  trên  Kinh  điển  chính 

mình thảy đều chứng  minh, chứng thật, nó nhất định 

không  phải  là  giả.  Cho  nên  bạn  phải  có  thời  gian  tu 

học dài, phải có lòng nhẫn nại thì bạn mới có thể làm 

đến được, nhất là khi mới học. Nếu như không có lòng 

nhẫn nại thì không thể khắc phục được phiền não tập 

khí  của chính  mình. Cho nên điều  mục này, pháp sư 

phiên dịch vào thời xưa đem nhẫn nại dịch thành nhẫn 

nhục là nhằm vào người đọc sách Trung Quốc mà nói. 

Người đi học vào thời xưa rất xem trọng đối với sự vũ 

nhục,  cho  nên  có  câu  là   "sĩ  khả  sát,  bất  khả  nhục"  

(“sĩ” dùng lời nói hiện tại là phần tử tri thức), người đi 

học  bị  chặt  đầu  không  hề  gì,  nhưng  bị  vũ  nhục  thì 

không  thể  tiếp  nhận.  Pháp  sư  dịch  Kinh  xem  thấy 

người  Trung  Quốc  tập  khí  tâm  bệnh  này  quá  nặng, 

cho nên nói nhục mà có thể nhẫn thì còn cái gì không 

thể nhẫn. Ý này đối với người tu hành hiện đại chúng 

ta  mà  nói  thật  là  quan  trọng.  Chúng  ta  ngày  nay  chỉ 

chướng ngại nho nhỏ đều chịu không nổi, đều không 

thể nhẫn chịu, vậy bạn còn tu hành gì chứ? Bạn còn có 

118 



được  thành  tựu  gì?  Chúng  ta  phải  hiểu  được  nhẫn 

nhục là tiền phương tiện của thiền định, hay nói cách 

khác, nhẫn nhục là nền tảng của tâm thanh tịnh. Tâm 

thanh tịnh làm thế nào tu thành? Từ nhẫn nhục mà tu 

thành. Phàm hễ không thể nhẫn nại, bạn tu có tốt hơn, 

những gì tu được chỉ  là phước báo hữu lậu thế gian. 

Vì sao vậy? Tâm không thanh tịnh, một chút sức định 

cũng không có, niệm Phật có niệm được tốt hơn, một 

ngày niệm mười vạn câu, niệm hai mươi vạn câu cũng 

không  thể  đạt  được  công  phu  thành  khối.  Công  phu 

thành khối mà không đạt được thì vãng sanh Tịnh Độ 

vẫn  chưa  thể  nắm  chắc.  Do  nguyên  nhân  gì?  Bạn 

không  có  lòng  nhẫn  nại,  bạn  không  thể  nhẫn  nhục. 

Định  huệ  từ  ngay  chỗ  này  sanh.  Nếu  như  bạn  chân 

thật giác ngộ, chân thật tường tận rồi, người mà mỗi 

ngày  vũ  nhục  bạn, cho  bạn  nhận  chịu,  cho  bạn  nhận 

tội,  đó  là  người  nào  vậy?  Đại  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát. 

Không có những người này thì nhẫn nhục của chúng 

ta ở chỗ nào mà học? Nếu bạn muốn tìm lấy phiền não 

cho mình, thì cứ xem những người này là oan gia đối 

đầu. Tốt thôi, đây là oan oan tương báo, đời đời kiếp 

kiếp không hề kết thúc. Bạn sai rồi! Người chân thật 

119 



giác ngộ, người tường tận thì sẽ xem những người mà 

ngày ngày nhục mạ ta, ức hiếp  ta, hãm hại  ta là chư 

Phật Bồ Tát. Họ chân thật là chư Phật Bồ Tát, khiến ta 

thành tựu nhẫn nhục Ba La Mật. 

Các bạn đọc thấy trên "Kinh Kim Cang", Thế Tôn 

dẫn dụng câu chuyện nhỏ là “Nhẫn Nhục tiên nhân bị 

Ca Lợi Vương cắt xẻo thân thể”. Câu chuyện nhỏ này 

được giảng nói rất tường tận, tỉ mỉ ở trong “Kinh Đại 

Niết Bàn”. Ca Lợi Vương, Ca Lợi là tiếng Phạn, nếu 

dịch thành ý Trung văn là “bạo quân”. Ông không nói 

lý,  xem  thấy  người  tu  hành  này  không  vừa  mắt  thì 

đem xử tử lăng trì, dùng dao cắt xẻo từng miếng từng 

miếng thịt, làm như vậy để ông chết. Vị tiên nhân tu 

hành này tâm địa thanh tịnh, như như bất động, hoan 

hỉ tiếp nhận, ông xem Ca Lợi Vương như Phật Bồ Tát, 

thành  tựu  ông  nhẫn  nhục  Ba  La  Mật,  không  có  chút 

tâm  oán  hận.  Ngày  nay  chúng  ta  tu  hành  gặp  chút 

chướng  ngại  nhỏ,  việc  không  vừa  ý  nho  nhỏ  thì  oán 

hận  tràn  đầy,  bạn  nói  xem,  bạn  có  đáng  thương  hay 

không? Bạn không có chút nào giác ngộ đối với Phật 

pháp, ngày ngày đang học Phật nhưng chỉ học suông. 

Chúng  ta  chính  mình  phải  nỗ  lực  phản  tỉnh,  ngay 

120 



trong một ngày chịu những oán khí, có phải xem đối 

phương là Phật Bồ Tát đến dạy chúng ta tu nhẫn nhục 

Ba La Mật hay không? Cho nên, các bạn hỏi tôi cách 

niệm  Phật,  tôi  nói  với  bạn,  trong  tâm  tôi  ngay  trong 

cái nhìn, xem thấy tất cả chúng sanh, núi sông đất đai 

thảy đều là A Di Đà Phật. Cách niệm Phật của tôi là 

như vậy. Bạn đối với tôi tốt, cung kính, bạn là A Di 

Đà  Phật.  Bạn  vũ  nhục  tôi,  hủy  báng  tôi,  làm  hại  tôi, 

bạn  cũng  là  A  Di  Đà  Phật.  Tôi  nhất  định  không  có 

phân biệt. Tôi đã tu hơn 50 năm rồi. Hiện tại tu được 

tâm  thanh  tịnh  như  vậy,  an  vui  như  vậy  là  do  tôi  tu 

nhẫn nhục Ba La Mật này. Đó là Bồ Tát dạy cho tôi, 

khi tôi vẫn chưa tiếp xúc được Phật pháp. Hôm nay ở 

nơi đây có một bạn học cũ của tôi, là Hiệu trưởng đệ 

nhất Trung học Nam Kinh, ông biết tôi học nhẫn nhục 

Ba La Mật với ai. Đó là bạn học cùng lớp với chúng 

tôi  -  Bạch  Chấn  Ninh  (không  biết  người  này  hiện  tại 

còn sống hay không), tôi học với anh ấy. Vì sao học 

với anh ấy? Tôi ở trong trường học, thực tế mà nói, tôi 

cũng không phải là một học sinh rất tốt, tôi rất ương 

ngạnh, chuyên môn ức hiếp người bạn học này. Người 

bạn  này  là  thanh  niên  quân  trở  lại.  Thời  kỳ  kháng 

121 



chiến,  có  mười  vạn  thanh  niên  hưởng ứng  mười  vạn 

quân. Anh bạn này học cùng lớp với chúng tôi, tôi ưa 

thích đùa cợt với anh ấy, thường hay ức hiếp anh ấy, 

thường hay vũ nhục anh ấy. Ấn tượng tôi nhớ được rất 

sâu  sắc  là  trong  trường  học  tổ  chức  thi  vẽ  mỹ  thuật, 

lúc  đó  tôi  vẽ  một  bức  họa  “học  sinh  trong  vườn 

trường”, tôi được hạng thứ ba. Tôi vẽ ai vậy? Tôi vẽ 

anh bạn học đó của tôi. Anh ấy ở nơi kia vẽ, tôi thì ở 

đây vẽ anh ấy, vẽ anh ấy đang ở nơi ấy vẽ. Tôi được 

hạng thứ ba. Mọi người nói:  “Anh vẽ rất tuyệt!” . Tôi 

nói:  “Không phải, tôi vẽ không giống như người khác 

 vẽ. Các anh vẽ là tĩnh vật, tôi vẽ là động vật” . Khi tôi 

còn trẻ nghiệp tạo ra giống như Viên Liễu Phàm, cho 

nên về sau đọc “Liễu Phàm Tứ Huấn” tôi có cảm xúc 

rất sâu, luôn là nơi nơi ưa thích làm khổ người khác, 

đem người khác ra để làm trò đùa. Thế nhưng người 

bạn này của tôi rất khó được, anh ấy sau lưng còn tán 

thán  tôi,  chưa  từng  nói  một  câu  xấu  về  tôi.  Bạn  học 

khác  đến  nói  với  tôi,  sau  khi  tôi  nghe  rồi  thì  rất  ái 

ngại, cho nên tôi sám hối. Khi kết thúc học kỳ, tôi xin 

lỗi  với  anh  ấy.  Nhẫn  nhục  Ba  La  Mật  của  tôi  là  học 

được  từ  chỗ  anh  ấy.  Về  sau  tiếp  xúc  Phật  pháp,  tôi 

122 



càng rõ ràng, càng tường tận đối với đạo lý này. Tôi 

từ nhỏ đối với tài vật xem rất nhẹ. Tôi ưa thích bố thí. 

Từ  nơi  người  bạn  họ  Bạch  này,  tôi  thể  hội  được  sự 

nhẫn  nhục.  Hai  điều  kiện  này  là  nền  tảng  chân  thật 

học Phật  của tôi. Lúc trước,  ở nơi  lão cư  sĩ  Lý Bỉnh 

Nam, Đài Trung, ngay trong bạn học họ cũng thường 

hay  nhắc  đến,  tôi  có  hai  sở  trường  là bố thí  và  nhẫn 

nhục.  Đây  là  do  mười  năm  học  giáo  với  thầy,  tôi  có 

thể có được một chút thành tựu, then chốt chính ngay 

chỗ này. Cho nên, nếu bạn không nhẫn nhục thì không 

thể thành tựu được bất cứ thứ gì. 

(VCD 136) 

4Sau khi chúng ta hiểu được điều này, không luận 

ở trong đời sống, không luận ở trong học tập, không 

luận  ở  trong  công  việc,  càng  gian  nan  càng  có  lòng 

nhẫn  nại,  nhất  định  không  thể  bao  chao.  Bao  chao 

nhất  định  hư  việc,  không  thể  thành  tựu.  Cẩn  trọng 



4 Bắt đầu đĩa 136 

123 



quán sát tỉ mỉ mà xử lý sự việc thì chắc chắn làm đến 

được viên mãn, làm được thành công. Không luận đối 

với người, với việc, với vật, đều phải bồi dưỡng lòng 

nhẫn nại. Đối với thuận cảnh, người thiện phải có lòng 

nhẫn  nại,  phải  có  thể  nhẫn.  Nhẫn  cái  gì?  Không  thể 

đọa ngay trong tình duyên. Nếu như đọa ở trong tình 

chấp  thì  phiền  phức  lớn,  đến  sau  cùng  thì  sao?  Lìa 

khỏi  thì  thống khổ, ái  biệt ly khổ liền đến. Cho nên, 

khi gặp thuận cảnh người thiện, người xưa dạy chúng 

ta là  "quân tử chi giao đạm như thủy" , đây là đối với 

thuận  cảnh  người  thiện,  khi  lìa  khỏi  không  có  thống 

khổ. Cái này cần phải nhẫn nại, nhà Phật gọi là phải 

hóa cảm tình thành lý trí. Trên Kinh nói:  “Tình cùng 

 trí là một thứ, là một sự việc. Khi mê thì gọi là tình, 

 khi ngộ thì gọi là trí” . Trí, khi phân ly, trong lòng sẽ 

không có ảnh hưởng gì, nhưng tình thì có ảnh hưởng. 

Cho  nên,  đối  với  thuận  cảnh  ái  duyên  phải  xem  rất 

nhẹ, nhất định không có chút chấp trước, không sanh 

tình chấp; đối với nghịch cảnh ác duyên, người ác gặp 

nhau, trong lòng cũng phải thanh đạm, tan nhạt, không 

sanh oán hận. Thuận cảnh, nghịch cảnh vĩnh viễn giữ 

124 



gìn  thanh  tịnh  bình  đẳng.  Nếu  không  có  công  phu 

nhẫn nại, bạn không làm được. 

Tâm thanh tịnh bình đẳng là đại đạo, là Phật đạo, 

là Bồ Tát  đạo. Vào thời xưa, người xuất  gia tu hành 

không có công phu này thì không có tư cách ra ngoài 

tham học, hay nói cách khác, lão sư nhất định bảo bạn 

ở bên cạnh, không được rời khỏi lão sư. Vào lúc nào 

lão sư sẽ bảo bạn ra đi tham học, không nên theo lão 

sư nữa? Khi bạn đạt được công phu này, bạn mới có 

tư  cách  ra  đi  tham  học.  Tham  học  cái  gì?  Tiếp  xúc 

quần chúng xã hội rộng lớn, bạn có năng lực, bạn có 

bản lĩnh, trong thuận cảnh không sanh tham ái, trong 

nghịch cảnh không sanh sân hận, ở ngay trong tất cả 

người sự vật tu giới, tu định, tu huệ. Giới-định-huệ ở 

nơi nào hoàn thành? Ở xã hội, không lìa khỏi xã hội, 

không lìa khỏi đời sống, không lìa khỏi công việc, ở 

ngay trong đây hoàn thành. Người ta vừa tán thán thì 

sanh tâm hoan hỉ, chỉ mấy câu hủy báng thì tức giận 

hết mấy ngày, vậy bạn là một phàm phu, không phải 

người tu hành. Cho nên, chính chúng ta phải ghi nhớ, 

phải  tường  tận.  Nếu  như  chúng  ta  cũng  có  loại  tình 

huống này, thì chúng ta học Phật được nhiều năm như 

125 



vậy  là  uổng  phí  rồi,  một  chút  công  phu  cũng  không 

có, làm sao bạn có thể thành tựu? 

   Thứ tư là “Tinh Tấn Ba La Mật” 

Tấn  là  tấn  bộ.  Người  thế  gian  thường  nói: 

 “Không tiến ắt lùi” . Phật pháp cũng dạy bạn tiến bộ, 

không những tiến bộ mà còn tinh tấn. Tinh là chuyên 

tinh, là tinh thuần, thuần mà không tạp, tiến bộ. Cho 

nên,  tinh  tấn  dùng  được  rất  có  đạo  lý.  Làm  thế  nào 

mới gọi là tinh tấn? Quyết không xen tạp ý niệm tự 

tư tự lợi ở trong đó, đó gọi là tinh tấn.  Nếu xen tạp 

chút  ý niệm của  chính mình ở trong đó thì sai, dùng 

lời  của  Phật  pháp  mà  nói,  dính  tướng  thì  sai  rồi,  thì 

không  phải  tinh  tấn,  lìa  tướng  mới  là  tinh  tấn.  Cho 

nên, trên "Kinh Kim Cang" dạy chúng ta:  "Lìa tất cả 

 tướng,  tu  tất  cả  thiện" .  Đó  mới  thật  là  tinh  tấn.  Nếu 

như dính tướng tu thiện, đó chỉ có tấn không thể gọi là 

tinh.  Tinh,  giảng  giải  chữ  này  chính  là  lìa  trí  tuệ 

tướng. Lìa tất cả tướng là cái gì? Là ngã tướng. Phía 

trước  đã  nói  qua  với  các  bạn  rất  nhiều,  ngã  tướng 

chính  là  chấp  trước.  Nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng, 

thọ  giả  tướng,  ba  loại  này  là  phân  biệt.  Trong  thuật 

126 



ngữ Phật học nói:   “Ngã tướng là phiền  não chướng. 

 Nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng là sở tri 

 chướng” .  Bạn  có  thể  viễn  ly  tất  cả  phân  biệt,  chấp 

trước thì hai loại chướng ngại liền không còn. Hai loại 

chướng ngại đoạn hết rồi, trong tự tánh vốn đủ trí tuệ 

Bát  Nhã  đức  tướng,  Như  Lai  trí  tuệ  đức  tướng  thảy 

đều hiện tiền. 

Ngày  nay  khó  khăn  nhất  của  chúng  ta  là  chấp 

trước,  chấp  trước  kiên  cố.  Chấp  trước  cái  gì?  Chấp 

trước có cái ta, khởi tâm động niệm không quên đi ta, 

tôn nghiêm của ta khi bị tổn hại, thể diện của ta khi bị 

tổn hại, vậy có đáng lo hay không? Chúng ta làm gì có 

thể  diện?  Thể  diện  ở  chỗ  nào?  Đều  là  một  huyễn 

tưởng! Xin nói với các vị, chư Phật Bồ Tát không cần 

thể  diện,  chư  Phật  Bồ  Tát  không  cần  tôn  nghiêm, 

nhưng  không  có  người  nào  mà  không  tôn  kính  các 

Ngài. Người thế gian thích thể diện, cần tôn nghiêm; 

muốn tôn nghiêm nhưng không có được tôn nghiêm, 

muốn thể diện kết quả là không có thể diện; vì sự tôn 

nghiêm, vì cái thể diện mà chấp trước kiên cố, không 

thể  nhẫn  nhục.  Chư  Phật  Bồ  Tát  không  cần  tôn 

nghiêm,  không  cần  thể  diện,  cái  gì  cũng  đều  có  thể 

127 



nhẫn,  các  Ngài  thành  tựu  Giới-Định-Huệ  tam  học, 

thành tựu tam huệ của Bồ Tát. Cho nên, quan niệm sai 

lầm  của  chúng  ta,  cách  nhìn,  cách  nghĩ  sai  lầm  quá 

nhiều. Chúng ta phải sâu sắc thể hội đạo lý này, nhất 

là  Kinh  giáo  của  Phật,  ý  tại  ngôn  ngoại,  sâu  rộng  vô 

tận, chúng ta không tỉ mỉ mà thể hội thì làm sao có thể 

thấy ra được? Không những phải tỉ mỉ thể hội mà còn 

phải  nỗ  lực  mà  làm,  bạn  mới  chân  thật  hiểu  được  ý 

của  Phật.  Nếu  bạn  không  thể  nỗ  lực  làm,  bạn  có 

nghiên cứu thế nào, suy đoán thế nào, kết quả bạn đều 

đem  ý  của  Phật  hiểu  sai,  hiểu  không  hết  ý.  Sự  việc 

như  vậy  từ  xưa  đến  nay  quá  nhiều.  Cho  nên,  Phật 

pháp không nên nói suông, phải chăm chỉ nỗ lực mà 

làm thì mới có thành tựu chân thật. 

Tôi khích lệ các đồng tu, khi chúng ta mới học thì 

phải tinh tấn, học một môn, chuyên vào một môn thì 

sẽ thành tựu trí tuệ chân thật. Vào thời xưa, quan niệm 

lý  luận  giáo  học  hoàn  toàn  khác  với  người  hiện  tại, 

được mất trong đó chúng ta phải tường tận. Các bạn tỉ 

mỉ mà đọc lịch sử Trung Quốc, đọc lịch sử các quốc 

gia  dân  tộc  khác  thế  giới,  sau  đó  bạn  tỉ  mỉ  làm  một 

cuộc  so  sánh,  bạn  liền  hiểu  rõ  là  người  Trung  Quốc 

128 



chân thật có trí tuệ, sức sáng tạo rất mạnh, hơn nữa rất 

phong phú. Thế nhưng, tại sao người Trung Quốc hiện 

tại biến thành ra thế này, luôn ở xa sau người phương 

Tây? Nguyên nhân tuy là rất nhiều, thế nhưng nguyên 

nhân thứ nhất là  đánh mất đi tự tin dân tộc, mất lòng 

 tin đối với giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, đi theo 

phương Tây, tạo thành tai nạn của ngày nay. Điều này 

chúng ta không thể không biết. Thực tế mà nói, người 

biết được thật là quá ít. Tại vì sao không biết? Lỗi là 

do  không  đọc  sách.  Chúng  ta  ngay  trong  lúc  giảng 

giải,  thỉnh  thoảng  cũng  đề  khởi  lên.  Người  Trung 

Quốc chân thật có trí tuệ, không luận xem bất cứ việc 

gì,  xem  được  rất  sâu,  xem  được  rất  xa.  Điều  này 

chứng minh là họ có trí tuệ, họ có sức định, họ có lòng 

nhẫn nại, hiểu được ngừa quấy dứt ác. Cho nên, giáo 

học thời xưa hiểu được tinh tấn, hiểu được đạo lý này. 

Giáo học của Nho cùng Phật, Đạo gia cũng không 

ngoại  lệ,  chính  là  trong  Phật  pháp  nói  cầu  Căn  Bản 

Trí, khai Hậu Đắc Trí thì trí tuệ mới có thể hiện tiền. 

Căn  Bản  Trí  là  gì?  Trên  Kinh  Bát  Nhã  đã  nói: 

 "Bát Nhã vô tri, vô sở bất tri" , vô tri chính là Căn Bản 

129 



Trí.  Cho  nên,  giáo  học  của  chúng  ta  từ  xưa  đến  nay 

xem trọng ở nơi đức hạnh. Giáo dục tiểu học, chúng ta 

xem  trong  lễ  xưa  ghi  chép,  trẻ  nhỏ  bảy  tuổi  là  "tựu 

ngoại phó". Vào thời xưa, đại gia đình có phân nội  - 

ngoại.  Nội  viện  là  quyến  thuộc  ở,  khách  không  thể 

bước vào nội viện, cho nên khi trong nhà mời lão sư 

đến,  lão  sư  ở  bên  ngoài  ngoại  viện.  Trẻ  nhỏ  từ  bảy 

tuổi trở lên là có thể đi theo lão sư để học rồi. Lão sư 

dạy  cái  gì?  Giáo  dục  đời  sống.  Tiểu  học  là  giáo  dục 

đời  sống.  Người  hiện  tại  không  hiểu  được  đời  sống. 

Lão sư dạy tưới nước, quét nhà, ứng đối; dạy bạn biết 

được  làm  thế  nào  phụng  hành  lão  sư,  hầu  hạ  lão  sư. 

Đó là một giáo dục thực tiễn, không phải miệng nói, 

mà hoàn toàn ở ngay trong đời sống. Sau khi bạn học 

xong rồi, ngay đời này bạn liền biết được làm thế nào 

hiếu dưỡng cha mẹ. Hiếu dưỡng cha mẹ là từ nơi lão 

sư mà học được. Giáo dục đời sống. 

Từ 7 tuổi đến 12 tuổi đi học là chỉ dạy đọc, không 

hề giảng giải, ngày ngày chỉ bảo bạn đọc. Lão sư xúc 

tiến bạn, xem trình độ của bạn; trình độ của bạn cao, 

đại khái mỗi ngày có thể đọc 20 hàng, 30 hàng (trước 

kia  dạy  học  là  đếm  số  hàng,  một  hàng  20  chữ,  một 

130 



mặt 10 hàng, 10 hàng là 200 chữ). Nếu trí tuệ cao thì 

đại  khái  một  ngày có thể đọc sáu trăm đến bảy trăm 

chữ, trình độ kém thì mỗi ngày có thể đọc bảy  - tám 

mươi  chữ  (bốn  hay  năm  hàng,  bốn  hàng  là  80  chữ, 

năm hàng là 100 chữ). Lấy cái gì làm tiêu chuẩn? Đọc 

mười lần mà có thể thuộc, lấy cái này làm tiêu chuẩn. 

Lão sư dạy cho bạn rồi, bạn đọc qua mười lần, sau đó 

xếp  sách  lại,  đọc  thuộc  cho  thầy  nghe,  lấy  như  vậy 

làm  tiêu  chuẩn.  Nếu  đọc  mười  lần  mà  không  thể 

thuộc, vậy thì giảm đi số hàng. Đọc mười biến mà có 

thể thuộc được là rất tốt, có thể thêm vài hàng. Lão sư 

dùng phương pháp này để trắc nghiệm. Trình độ của 

mỗi  một  học  trò  không  như  nhau,  vào  lúc  đó  gọi  là 

thượng  sách,  thượng  sách  số  hàng  không  như  nhau. 

Lão  sư  ngồi  đó  lắng  nghe,  bảo  chúng  lớn  tiếng  mà 

đọc,  chiếu  theo  sách  đó  đọc  một  trăm  lần.  Nếu  đọc 

mười  lần  có  thể  thuộc  thì  là  người  thông  minh,  còn 

trình  độ  hơi  ngu  độn  một  chút  thì  đọc  hai  trăm  lần. 

Ngày ngày học thuộc sách. Đọc sách để làm gì? Để tu 

Căn  Bản  Trí.  Bạn  phải  biết,  trẻ  nhỏ  nếu  không  ép 

chúng như thế, cái đầu óc nhỏ bé đó của  chúng cũng 

sẽ nghĩ tưởng xằng bậy. Nghĩ tưởng xằng bậy thì tạo 

131 



nghiệp,  cho  nên  không  cho  phép  chúng  nghĩ  tưởng 

xằng bậy. Dùng phương pháp này giúp chúng tu định, 

tu  tâm  thanh tịnh. Trong  thời  gian  năm-sáu  năm  này 

giúp  chúng  trưởng  thành,  tâm  địa  của  chúng  thanh 

tịnh. Tâm địa thanh tịnh thì khai trí tuệ, tâm thanh tịnh 

khởi tác dụng là trí tuệ. Khi đến 13-14 tuổi thì vào thái 

học (ngày trước không có trung học, thái học là quốc 

gia lập, bước vào thái học đều là công phí, phí dụng 

đời sống của bạn là quốc gia phát cho. Việc này trên 

sách xưa chúng ta đều xem thấy). Trong thái học đọc 

sách thì càng thoải mái. Một lão sư dạy mười mấy học 

trò, không có nhiều, hiện tại gọi là một lớp nhỏ, vì số 

người  nhiều  thì  lão  sư  không  đủ  tinh  thần  để  chăm 

sóc. Từ trước, lão sư Lý nói với chúng tôi, chân thật là 

một lão sư dạy học tốt, học trò nhất định không được 

vượt  quá  mười  người,  như  vậy  tinh  thần  của  lão  sư 

hoàn toàn có thể chăm sóc được. Trong thái học giảng 

giải điều gì? Những sách mà ngày trước đã đọc, vào 

lúc này chỉ nghe lão sư giảng giải, các bạn cùng nhau 

nghiên cứu thảo luận. Đi học thật an vui, bởi vì sách 

bạn  đều  đã  học  thuộc  qua  rồi,  lão  sư  cũng  đã  thuộc 

qua, cho nên giảng học trong thái học đều không cần 

132 



dùng  đến  sách,  nói  chương  thứ  mấy,  hàng  thứ  mấy 

đều thuộc được rất rõ ràng, cả đời đều không thể quên 

đi.  Đến  80  tuổi  90  tuổi,  viết  văn  chương  dẫn  chứng 

Kinh điển không cần phải đi tra sách. Làm gì như hiện 

tại, vào thư viện để tra sách? Làm vậy thì bị cười chê. 

Giáo  học  ngày  trước  là  giáo  học  trí  tuệ,  không 

giống như hiện tại chúng ta. Giáo học hiện tại là giáo 

học  thường  thức,  cái  bạn  học  được  toàn  là  thường 

thức, không có trí tuệ, cho nên trải qua đời sống khổ 

đến như vậy, thế gian loạn như vậy, không có trí tuệ. 

Chúng  ta  chính  mình  thực  tại  sâu  sắc  mà  nghĩ,  giáo 

học thời xưa tốt hơn so với hiện tại, giáo học hiện tại 

kém rất xa so với người xưa. 

Năm  xưa,  tôi  cũng  dạy  qua  Phật  Học  Viện.  Sau 

khi dạy qua vài năm thì tôi không dám dạy nữa, vì sao 

vậy?  Phật  Học  Viện  là  giáo  dục  thất  bại.  Ngày  nay, 

giáo dục trường học cũng là một giáo dục thất bại. Có 

thể dạy người huấn luyện thành công vẫn là giáo học 

tư thục mới được. Cho nên, lớp bồi dưỡng của chúng 

ta  nơi  đây  là  giáo  học  tư  thục,  chỉ  có  một  lão  sư, 

không thể mời lão sư thứ hai, vì lão sư thứ hai có cách 

133 



nghĩ, cách nhìn hoàn toàn khác với chúng ta, cách dạy 

không  giống  nhau  thì  các  bạn  sẽ  học  loạn.  Tôi  học 

thành là do tôi cùng với tiên sinh Đông Phương Mỹ, 

một  mình  lão  sư,  học  trò  là  một  mình  tôi;  cùng  học 

với  Đại  Sư  Chương  Gia  cũng  là  một  lão  sư,  học  trò 

cũng là một mình tôi. Tôi từ chỗ này mà cắm gốc. Về 

sau  thân  cận  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam,  học  trò  lớp  đó 

của thầy có hơn 20 người, không phải là một đối một, 

nhưng  tôi  đã  có  gốc.  Cho  nên,  quan  niệm  giáo  học 

cùng phương pháp không giống nhau thì thành tựu sẽ 

không như nhau. 

Một môn thâm nhập gọi là tinh tấn. Hiện tại trong 

trường  học  lão  sư  rất  nhiều,  khóa  mục  rất  nhiều,  đó 

gọi là tạp tấn, bạn học được rất tạp. Mặc dù bạn cũng 

đang  nỗ  lực  cầu  tiến  bộ,  nhưng  bạn  tạp  tấn,  nói  hơi 

khó nghe hơn, bạn loạn tấn, cho nên bạn không khai 

trí  tuệ.  Những  thứ  mà  bạn  đã  học,  vào  trong  xã  hội 

gặp  những  người  và  sự  việc  trắc  trở,  bạn  không  có 

năng lực để giải quyết, bạn luôn luôn là làm sai đi sự 

việc, không có trí tuệ. Phương pháp giáo học cổ xưa 

của chúng ta, người nước ngoài không học được. Hiện 

tại  người  nước  ngoài  muốn  học,  thế  nhưng  vẫn  là 

134 



chưa nghĩ đến, chưa học đến. Đây là tinh túy của giáo 

học Trung Quốc, là  kinh nghiệm mấy ngàn năm, đời 

đời xuất hiện người hiền năng đều là từ phương pháp 

này bồi dưỡng giáo dục thành công. Chúng ta phải sâu 

sắc  phản  tỉnh,  sâu  sắc  kiểm  điểm,  tương  lai  làm  thế 

nào  có  thể  đem  phương  pháp  giáo  học,  đem  quan 

niệm  lý  luận  này  áp  dụng  vào  giáo  dục  trường  học 

hiện đại. Việc này không phải là không làm được, có 

thể làm được. Thí dụ trường học, một học kỳ có đến 

mấy môn học, mời đến rất nhiều lão sư, thực tế mà nói 

dùng phương pháp của Trung Quốc, trường học sẽ bớt 

đi rất nhiều việc, từng môn từng môn mà dạy, không 

phải  rất  nhiều  môn  đồng  thời  dạy.  Rất  nhiều  môn 

đồng thời dạy, thí dụ nói một giờ đồng hồ này là học 

Quốc văn, giờ sau thì học Anh văn, trong đầu liền rối 

loạn lên, mơ mơ hồ hồ. Nếu như một môn Quốc văn 

này,  dùng  hai  tuần  lễ,  ba  tuần  lễ,  chuyên  môn  học 

khóa trình này, thì trong hai, ba tuần lễ này, trong đầu 

họ  chỉ  có  một  sự  việc,  chuyên  môn  làm  một  việc, 

chuyên môn nghĩ một việc, thì thành tích của họ nhất 

định tốt hơn so với phân ra. Khóa mục này dạy xong, 

đến  tuần  lễ  thứ  tư  chúng  ta  lại  đổi  một  khóa  trình 

135 



khác, như vậy thì tinh lực của họ hoàn toàn tập trung. 

Đây là phù hợp với tinh tấn mà nhà Phật nói. 

Nho cùng Phật đến lúc nào mới bảo bạn học rộng 

nghe  nhiều?  Sau  khi  được  Căn  Bản  Trí  (trong  Phật 

pháp  gọi  là  sau  khi  khai  ngộ),  mới  có  thể  học  rộng 

nghe  nhiều.  Trước  khi  khai  ngộ  thì  chú  trọng  ở  sức 

định, một môn thâm nhập. Một môn thâm nhập là tu 

định,  là  tu  Căn  Bản  Trí,  cũng  là  tu  huệ,  căn  bản  trí 

trong huệ. Đợi đến khi trí tuệ của bạn khai rồi, chính 

là  vừa  rồi  tôi  nói,  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  người 

thiện, người  ác,  bạn  ở  trong  cảnh  giới  này  tâm  được 

bình đẳng, tâm được thanh tịnh, bạn mới có năng lực 

lướt qua nhiều thứ, bất cứ sách gì đều có thể đọc, đều 

có  thể  học,  hoàn  cảnh  như  thế  nào  cũng  đều  có  thể 

tiếp xúc. Vì sao vậy? Bạn có thể không động tâm. Bạn 

không có năng lực này thì không được, vừa tiếp xúc 

nhất định sẽ xảy ra việc, sẽ rước lấy phiền não, sẽ làm 

bạn thoái thất đạo tâm, học nghiệp đạo nghiệp của bạn 

đều sẽ thoái thất, bạn không có gốc. 

Chúng  ta  xem  thấy  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm", 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  biểu  diễn  cho  chúng  ta  xem,  ở 

136 



trong hội lão sư của Ngài thành tựu được Giới-Định-

Huệ  tam  học,  cái  huệ  đó  chính  là  Căn  Bản  Trí.  Giới 

học, hiểu quy củ, có thể giữ pháp. Định học, trong tâm 

có chủ tể, không thể bị cảnh giới bên ngoài dao động, 

không  luận  đối  với  người,  với  việc,  với  vật,  họ  vừa 

tiếp xúc, họ có năng lực phân biệt tà chánh,  có năng 

lực  phân  biệt  phải  quấy,  thiện  ác,  có  năng  lực  phân 

biệt chân vọng, đây gọi là Căn Bản Trí, vậy mới ra đi 

tham học. Tham học là học rộng nghe nhiều, học được 

nhanh, vừa tiếp xúc liền thông đạt, liền tường tận, làm 

gì mà phiền phức đến như vậy? Các bạn đồng tu ở nơi 

đây,  nếu  như  chân  thật  nắm  chắc  nguyên  lý  nguyên 

tắc  này,  bạn  ngay  trong  đời  này  làm  gì  mà  không 

thành tựu? Tôi được là nhờ ở nơi lão sư. Hôm nay tôi 

truyền  thụ  cho  mọi  người,  các  bạn  đều  rõ  ràng,  đều 

tường tận. Tôi giảng Kinh với mọi người, tôi không có 

chuẩn bị, bất cứ nơi nào mời tôi đi diễn giảng, trước 

giờ tôi chưa từng chuẩn bị qua. Vì sao vậy? Không thể 

chuẩn  bị,  chuẩn  bị  rồi  toàn  là  khô  cứng.  Tôi  không 

chuẩn  bị,  nhưng  tôi  ở  đây  xem  qua  ánh  mắt  mọi 

người, xem thấy động thái của mọi người, tôi liền biết 

rồi.  Tôi  giảng  là  sống,  không  phải  là  chết.  Tuy  là 

137 



sống,  nhưng  ghi  chép  lại,  mỗi  câu  nói  vẫn  là  liên 

thông, không phải lộn xộn không trật tự, vẫn là có thứ 

tự,  có  điều  lý,  có  tầng  thứ.  Trí  tuệ  là  then  chốt,  căn 

bản là then chốt. 

Năm  xưa,  tôi  ở  dưới  hội  của  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam  mười  năm,  rất  nhiều  đồng  tu  đều  biết,  tôi  học 

năm  bộ  Kinh,  phân  lượng  đều  không  nhiều.  "A  Nan 

Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh", các bạn đều xem qua, 

như  trang  giấy  này  của  chúng  ta,  đại  khái  khoảng 

năm, sáu trang mà thôi. "Phật Thuyết A Di Đà Kinh", 

số lượng cũng không nhiều. Tôi học bộ thứ ba là "Phổ 

Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện Phẩm", thông thường lưu 

thông  quyển  sách  nhỏ  này.  Bộ  thứ  tư  là  "Kinh  Kim 

Cang".  "Kinh  Kim  Cang"  chỉ  có  hơn  năm  ngàn  chữ. 

Sau  này  học  một  bộ  Đại  Kinh,  "Đại  Phật  Đảnh  Thủ 

Lăng  Nghiêm  Kinh".  Bộ  Kinh  này  đại  khái  có  năm, 

sáu vạn chữ. Mười năm công phu, học năm thứ. Năm 

loại  này,  đại  khái  trong  Phật  học  viện  thông  thường, 

tôi nghĩ có thể là một học kỳ, nhiều nhất là một năm 

thì  hoàn  thành  rồi.  Lão  sư  dạy  tôi  học  từng  bộ  từng 

bộ. Một bộ chưa học xong, nhất định không được học 

bộ thứ hai. Thầy rất là không khách sáo, thầy nói với 

138 



học trò:  “Anh đồng thời học hai bộ, thành thật mà nói, 

 anh  không  có  năng  lực!” ,  cho  nên  ngoan  ngoãn  học 

một bộ, học xong một bộ rồi học tiếp bộ thứ hai. Thế 

nhưng vẫn cần lão sư rất nỗ lực làm thẩm tra, xem bạn 

có năng lực học tiếp bộ thứ hai hay không. Đây là dạy 

bạn tinh tấn, chuyên công. Sau khi trí tuệ khai mở rồi, 

bạn lại tiếp xúc Kinh giáo, vừa tiếp xúc liền thông đạt. 

Vậy  chúng  ta  mới  cảm  tạ  lão  sư,  vị  lão  sư  này  chân 

thật là lão sư tốt, chưa học qua những Kinh điển này, 

chúng  ta  mở  ra  thảy  đều  biết,  không  một  chút  khó 

khăn nào. 

"Hoa  Nghiêm"  là  một  Đại  Kinh,  số  lượng  quá 

lớn, nhất là phía trước, chân thật là không biết bắt tay 

vào từ chỗ nào. Tôi khẩn thiết thỉnh cầu lão sư giảng 

"Hoa  Nghiêm",  vào  lúc  đó  cũng  có  chút  tư  tâm. 

Chúng tôi liên hợp tám bạn học lại để khải thỉnh, mời 

lão sư giảng "Hoa Nghiêm". Lão sư đồng ý, chúng tôi 

rất hoan hỉ. Tôi nghe qua một quyển (80 quyển, nhưng 

tôi chỉ nghe qua một quyển), một quyển này nghe hiểu 

rồi, phía sau thảy đều hiểu hết. Lão sư Ngài giảng ở 

Đài Trung, tôi thì giảng ở Đài Bắc, tiến độ tôi giảng 

vượt  qua  Ngài.  Vì  sao  vậy?  Một  tuần  lễ  thầy  giảng 

139 



một lần, còn tôi thì một tuần lễ giảng ba lần; một lần 

thầy  giảng  chỉ  có  45  phút,  tôi  một  lần  giảng  là  một 

tiếng rưỡi đồng hồ, cho nên không đến mấy tháng thì 

vượt qua Ngài rồi. Cảm tạ phương pháp dạy học của 

lão sư, tôi đã hiểu được cái gì gọi là tinh tấn. Rất đáng 

tiếc là phương pháp giáo dục tốt như vậy, người hiện 

tại  không  biết  chọn  dùng,  đem  nó  bỏ  đi,  học  tập 

phương  pháp  của  nước  ngoài.  Nước  ngoài,  thứ  tốt 

đương  nhiên  là  có,  thứ  không  tốt  cũng  rất  nhiều;  có 

cái đáng được học, cũng có không ít cái không đáng 

để học, chúng ta nhất định phải hiểu rõ. Chúng ta có 

rất  nhiều  thứ  mà  người  nước  ngoài  ngay  đến  nằm 

mộng cũng không nghĩ ra. Phương pháp giáo học này 

bị bỏ đi, thực tế mà nói thật quá đáng tiếc, tổn thất đối 

với quốc gia dân tộc quá to, quá lớn! 

   Thứ năm là "Thiền Định" 

Ý nghĩa của thiền định là não chính mình có chủ 

tể, không bị cảnh giới bên ngoài dao động, đây gọi là 

thiền  định,  không  phải  bảo  bạn  mỗi  ngày  ngồi  chéo 

chân, quay mặt vô vách. Nếu bạn thấy sai rồi thì bạn 

làm sao có thể thực tiễn vào trong đời sống? 

140 



Định nghĩa của thiền định, Đại Sư Huệ Năng Lục 

Tổ nói trong "Đàn Kinh" rất hay:  "Ngoài không dính 

 tướng,  trong  không  động  tâm" .  Ngoài  không  dính 

tướng gọi là thiền, trong không động tâm gọi là định. 

Kỳ thật, hai câu nói này của Tổ sư vẫn là hai câu nói 

trên "Kinh Kim Cang" đã nói:  "Bất thủ ư tướng, như 

 như bất động" . Đây là thiền định chân thật. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  không  thể  rời  khỏi  xã  hội, 

không thể rời khỏi quần chúng, mắt thấy sắc, tai nghe 

tiếng,  sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  không 

chướng ngại, không có ngăn ngại, có câu là  "lý sự vô 

 ngại, sự sự vô ngại" . Chướng ngại sanh ra ở chỗ nào? 

Sanh ra ở vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chỉ cần 

bạn lìa khỏi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sự 

sự vô ngại. Ngày nay chúng ta qua lại với các tôn giáo 

khác, chúng ta bỏ đi chấp trước chẳng phải đều là bạn 

bè rất tốt hay sao? Rất là thân thiết, so với bạn thông 

thường còn tốt hơn. Bạn bè tri âm, không chấp trước 

thì  không  có  ngăn  ngại,  khi  có  chấp  trước  thì  phiền 

não liền đến, đôi bên không qua lại với nhau. Rời khỏi 

phân  biệt  chấp  trước,  trong  mười  pháp  giới  chướng 

ngại  đều  không  có.  Đây  là  nền  tảng  của  thiền  định. 

141 



Ngoài không dính tướng, trong không khởi phân biệt 

chấp trước, đây gọi là thiền định. Hay nói cách khác, 

thiền định chính là tâm chân thành, chính là tâm thanh 

tịnh. Giáo học của người Trung Quốc chúng ta từ xưa 

đến nay, thực tế mà nói trung tâm là hai chữ "Trung 

Hiếu" này. Giáo học của nhà Nho là lấy hai chữ này 

làm trung tâm, giáo học của Phật pháp cũng là hai chữ 

này. 

 Trung là gì?  Không thiên, không lệch mới gọi là 

trung, cái tâm đó của bạn ở chính giữa, một chút thiên 

lệch cũng không có. Bạn có vọng tưởng thì tâm lệch 

rồi, bạn có phân biệt chấp trước thì tâm của bạn không 

thẳng.  Tâm  không  thẳng  thì  bất  trung.  Chữ  "trung" 

này là tâm của bạn vĩnh viễn giữ lấy chánh trực chánh 

trung,  không  có  một  chút  thiên  lệch  nào,  đây  gọi  là 

trung. Trung là chân tâm, không có vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  đây  là  chân  tâm,  là  Phật  tánh  của 

chúng  ta.  Chỉ  cần  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước thì trung không có, cái tâm đó liền vặn cong đi. 

Chữ “trung” đó, nếu nó cong một chút, nó không thể 

hiện  rõ  được  chánh  như  vậy.  Cho  nên,  văn  tự  của 

142 



Trung Quốc là văn tự phù hiệu, tràn đầy trí tuệ. Bạn 

xem thấy cái phù hiệu này liền hiểu được nó là ý gì. 

 Ý  nghĩa  của  chữ  "hiếu"  là  gì?   Là  biểu  thị  hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh cùng chính mình là 

một  thể,  đây  là  hiếu.  Chữ  "hiếu"  này  là  hội  ý,  chữ 

“trung” cũng là hội ý. Bạn xem cái phù hiệu này, thể 

hội cái ý này, trên hiếu là "lão", phía dưới là "tử". Ý 

này  rất  rõ  ràng,  thế  hệ  trước  cùng  thế  hệ  sau  là  một 

thể.  Thế  nhưng  hiện  tại  người  nước  ngoài  nói  cách 

khoảng;  cách  khoảng  thì  tách  đôi,  vậy  thì  không  có 

hiếu. Thế hệ trước còn có thế hệ trước nữa, thế hệ sau 

còn thế hệ sau tiếp nối, quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung 

là  một  chỉnh  thể,  một  cái  ta,  đây  là  bổn  ý  của  chữ 

hiếu. Có quá khứ, hiện tại, vị lai thì có mười phương 

không gian; mười phương ba đời là một chỉnh thể, đây 

là bổn ý của chữ hiếu. 

Người  Trung  Quốc  ngày  trước  phải  tế  tổ  tiên, 

người nước ngoài không hiểu, xem thấy rất kỳ lạ,  “tổ 

 tiên của bạn, bạn chưa từng thấy mặt, bạn cũng không 

 quen biết họ, mấy trăm năm mấy ngàn năm rồi, bạn 

 còn kỷ niệm họ để làm gì?”.  Họ không hiểu được hiếu 

143 



đạo,  không  những  họ  không  kỷ  niệm  tổ  tiên,  mà  họ 

cũng không kỷ niệm cha mẹ của họ. Con cái lớn lên 

thì  rời  khỏi  cha  mẹ,  có  thể  cả  đời  không  hề  gặp  mặt 

với  cha  mẹ.  Cho  nên  người  già  ở  Mỹ  rất  là  đáng 

thương,  đời  sống  tinh  thần  rất  là  thống  khổ,  khi  già 

đời sống vật chất có quốc gia chăm sóc, mỗi ngày ăn 

uống ở nơi đó, ngồi ở nơi đó để phơi nắng, chờ chết. 

Tôi xem thấy rất là đau lòng, chân thật là lời thế gian 

chúng  ta  thường  nói   "ngồi  ăn  chờ  chết" .  Quan  điểm 

của  họ  không  hề  giống  với  quan  niệm  của  người 

Trung  Quốc.  Giáo  dục  của  người  Trung  Quốc  dạy 

thiếu  niên  phải  bồi  phước,  thiếu  niên  xây  dựng  nền 

tảng  phước  đức,  dạy  chúng  làm  người  như  thế  nào, 

cho nên các bạn nhỏ của chúng ta đích thực là không 

có được loại hoạt bát thiên chân như nước ngoài (thiên 

chân  hoạt  bát  là  chúng  hưởng  phước).  Trẻ  nhỏ  của 

chúng  ta  phải  học giống như  người  lớn  vậy,  ngồi  có 

tướng  ngồi,  đứng  có  tướng  đứng,  quy  củ  phép  tắc, 

không dám phạm lỗi chút nào. Vì sao vậy? Không cho 

chúng hưởng phước, phải dạy bảo chúng làm. Khi lớn 

lên, vì xã hội phục vụ, vì gia đình phục vụ, tạo phước, 

đến tuổi già mới hưởng phước. Người nước ngoài  là 

144 



trẻ nhỏ hưởng phước, lúc nhỏ hưởng phước hết  sạch 

rồi, cho nên khi đến già thì họ chịu khổ. Chúng ta thì 

ngược lại, bảo trẻ nhỏ chịu khổ một chút, không hề gì, 

khi tuổi già mới hưởng phước. Đạo lý này người nước 

ngoài  làm  gì  hiểu  được?  Cho  nên  người  nước  ngoài 

đến  gia  đình  của  người  Trung  Quốc,  xem  thấy  gia 

đình  của người Nhật  Bản, trưởng bối cùng trẻ nhỏ ở 

chung với nhau, họ rất là ngưỡng mộ. Tôi ở Hoa Kỳ 

rất  lâu, xem  thấy  rất  nhiều,  tán  thán ngưỡng mộ.  Họ 

thì không có. Thế nhưng người Trung Quốc và người 

Nhật Bản  hiện  tại không giống như ngày trước;  hiện 

tại cùng ở với nhau, thực tế  mà nói  không phải  hiếu 

thuận,  mà  là  lợi  dụng  lẫn  nhau,  lợi  dụng  người  già 

trông  nhà,  làm  việc  nhà.  Tâm  không  giống  nhau! 

Chúng ta truy cứu khởi nguyên nhân căn bản của nó, 

đều là đem giáo học Trung Quốc cố hữu này phế bỏ 

mất rồi, cho nên tạo thành khốn cảnh của xã hội ngày 

nay. Đến lúc nào có thể đem những quan niệm lý luận 

giáo dục cổ xưa của chúng ta, phương thức giáo học 

hồi  phục  lại, người  trên thế giới  mới  có  thể  có  được 

đời  sống  hạnh  phúc  mỹ  mãn  chân  thật.  Tuy  thời  đại 

ngày  ngày  đang  tiến  bộ,  nhưng  những  nguyên  lý 

145 



nguyên  tắc  này  tuyệt  đối  không  thể  thoái  chuyển, 

không  thể  thoái  được.  Không  luận  phương  thức  gì, 

những  phương  pháp  quan  niệm  này  đều  có  thể  áp 

dụng được, không những nó không lạc hậu, thành thật 

mà nói, vĩnh viễn là đi phía trước của thời đại. Chúng 

ta phải nhận thức được rõ ràng, phải bám chặt đi theo 

nó thì thế gian mới có thể tốt đẹp, đời sống của chúng 

ta  mới  có  thể  trải  qua  hạnh  phúc  mỹ  mãn.  Cho  nên 

chúng ta không nên xem nhẹ, để cảnh giới bên ngoài 

dao  động.  Học  Phật  mà  vẫn  bị  ngoại  cảnh  xoay 

chuyển thì việc học Phật của bạn đi đến nơi nào vậy? 

Chúng ta có thể không bị cảnh giới dao động, trải qua 

đều  tốt  hơn  so  với  người  khác,  để  người  khác  xem 

thấy  ngưỡng  mộ,  đây  chính  là  tiếp  dẫn  chúng  sanh, 

đây chính là giúp đỡ chúng sanh. Họ xem thấy được, 

họ ngưỡng mộ, họ liền sẽ phát tâm đến học. 

Ngày trước tôi ở Hoa Kỳ cũng đã ở qua không ít 

thành phố, vào lúc đó Quán Trưởng Hàn cũng có. Mỗi 

ngày có dư giờ ra, chúng tôi đều đi ra ngoài du lịch, 

đời sống rất là an vui, một ngày từ sớm đến tối luôn 

mở miệng cười. Những người Mỹ bên cạnh xem thấy 

rất là ngưỡng mộ, liền đến hỏi thăm:  “Các bạn vì sao 

146 



 an vui đến như vậy?” . Lúc đó chúng tôi có một một 

số  đồng  tu  thanh  niên  xuất  gia,  chúng  tôi  liền  giảng 

dạy cho họ, chúng ta an vui đều là do niệm  “A Di Đà 

 Phật”  và dạy họ cũng niệm  “A Di Đà Phật” . Cũng có 

người chân thật tin tưởng, chân thật  cũng niệm theo. 

Kỳ thật, hiểu được giáo huấn chân thật nghĩa của Phật 

Đà, y giáo phụng hành, đem từng câu từng chữ trong 

Kinh điển thực tiễn vào đời sống, thì đời sống làm sao 

không an vui  chứ? Thực tiễn vào công việc thì  công 

việc  nhất  định  nhẹ  nhàng  thoải  mái,  làm  được  thành 

công  viên  mãn;  thực  tiễn  ở  trong  ứng  đối  qua  lại, 

không  luận  là  người  như  thế  nào,  ngay  oán  thân  trái 

chủ đều biến thành bạn tốt. Đây là học vấn chân thật, 

thọ dụng chân thật. 

Tiên  sinh  Đông  Phương  Mỹ  hiểu  được,  cho  nên 

ông đem Phật giáo giới thiệu cho tôi. Ông nói:  "Phật 

 giáo là hưởng thụ cao nhất của nhân sanh" . Tôi cũng 

đem  câu  nói  này  của  ông  chứng  minh,  đích  thực  là 

hưởng  thụ  cao  nhất  của  nhân  sanh,  ngay  đời  này 

không  uổng  qua,  ngay  đời  này  sống  được  rất  thiết 

thực, đời sống chân thật có giá trị. 

147 



   Điều sau cùng trong sáu Ba La Mật là "Trí 

 Tuệ", trí tuệ Bát Nhã  

Bát  Nhã  là  tiếng  Phạn,  phiên  dịch  thành  ý  nghĩa 

Trung văn là trí tuệ, nhưng tại vì sao không dịch? Vì 

tôn  trọng  nên  không  dịch,  bởi  vì  cái  mà  Phật  pháp 

mong cầu chính là điều này. Năm điều phía trước đều 

là  thuộc  về  phương  thức,  điều  này  mới  là  mục  đích. 

Cho  nên,  Phật  pháp  là  phương  pháp  của  trí  tuệ,  Phật 

pháp là học vấn trí tuệ. Học Phật không gì khác, chính 

là mong cầu trí tuệ cứu cánh viên mãn. Chỉ có trí tuệ 

mới có thể giải quyết vấn đề, chỉ có trí tuệ mới có thể 

đạt đến tất cả viên mãn. Trí tuệ làm thế nào mà cầu? 

Nhất định phải y theo phương pháp. Phương pháp này 

chính là Giới-Định-Huệ. Giới là thủ pháp. Lão sư dạy 

cho chúng ta những phương pháp này, bạn không chịu 

tuân thủ thì không còn cách nào thành tựu. Giáo học 

nhà  Nho,  nhà  Phật  cổ  đại  dạy  sơ  học  đều  là  ba  điều 

kiện. 

 Điều  thứ  nhất:  Chỉ  theo  một  lão  sư,  không  thể 

theo hai lão sư; hoàn toàn nghe theo giáo huấn của lão 

sư, ngoài lão sư ra bất cứ người nào cũng đều không 

148 



được nghe. Nghe một người thì tâm của bạn liền được 

định; nghe người khác, nếu lão  sư  này có vấn đề thì 

tâm của bạn lập tức mất đi lòng tin đối với lão sư của 

bạn, bạn liền đi tà đạo, cho nên chỉ cho phép nghe một 

lão sư. Đại đức tại gia, xuất gia khác có cao minh hơn, 

có đức hạnh và tên tuổi hơn cũng đều không thể nghe. 

 Chỉ theo một lão sư đến cùng!   

 Điều  kiện  thứ  hai:  Lão  sư  chỉ  định  khóa  trình 

cho bạn, bạn chăm chỉ nỗ lực học tập. Những gì lão sư 

không chỉ định thì không được phép xem. 

 Điều  kiện  thứ  ba:  Lão  sư  Lý  chỉ  định  cho  tôi: 

 “Những gì đã học ở nơi khác trước đây của anh, tôi 

 không thừa nhận, tất cả phế bỏ. Bắt đầu từ hôm nay, 

 anh theo tôi, tất cả phải làm lại từ đầu” . 

Ba  điều  kiện  này  là  sư  thừa,  từ  xưa  đến  nay 

không ngoại lệ. Thế nhưng ngày nay thì không được, 

ngày nay dùng ba điều kiện này để tìm học trò thì nhất 

định không tìm được, không có người chịu tin tưởng. 

Cho  nên,  có  thể  tôi  là  người  cuối  cùng  của  thời  đại 

này  có  được  sư  thừa,  vì  tôi  vẫn  tin  tưởng,  tiếp  nhận 

dạy  bảo  của  lão  sư.  Tôi  cảm  ân,  đội  đức  đối  với  lão 

149 



















































































































sư. Thực tế, có được sự thành tựu là không dễ dàng, 

phải có được lòng tin của chính mình, sự từ bi của lão 

sư, chúng ta chính mình thật chịu học, lão sư thật chịu 

dạy. Cho nên thầy trò như cha con, còn thân thiết hơn 

cha con. Hiếu thân tôn sư đều ở ngay trong đó. 



(VCD 137) 

5Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phương 

chúng sanh, văn ngã danh hiệu, phát Bồ Đề tâm, tu 

chư công đức, phụng hành lục Ba La Mật, kiên cố 

bất  thoái,  phục  dĩ  thiện  căn  hồi  hướng,  nguyện 

sanh  ngã  quốc,  nhất  tâm  niệm  ngã,  trú  dạ  bất 

đoạn" . 

Đây  là  nguyện  thứ  mười  chín.  Nguyện  này  đã 

giảng qua với các bạn mấy lần, hàm nghĩa trong đó rất 

sâu rộng. Lần trước tôi đã giảng câu  "phụng hành lục 



5 Bắt đầu đĩa 137 

150 



 Ba La Mật" . Kinh văn mỗi câu mỗi chữ đều rất quan 

trọng,  quyết  định  không  thể  xem  thường.  Nếu  như 

hàm hồ qua loa đọc qua, tuy là rất dụng công, rất tinh 

tấn, nhưng đến sau cùng vãng sanh vẫn là có vấn đề. 

Nguyên nhân chỉ có thể trách chính mình đối với giáo 

huấn của Phật không có tham thấu tường tận, cho nên 

mới sanh ra rất nhiều hiểu lầm, chướng ngại thành quả 

tu tập của chúng ta. Việc này chúng ta cần phải chú ý 

đến. 

 "Phát  Bồ  Đề  tâm"   nhất  định  phải   "tu  chư  công 

 đức" . Tu chư công đức, Phật nêu ra cho chúng ta một 

thí dụ, chính là  "sáu Ba La Mật" . Sáu Ba La Mật nhất 

định  phải  thực  tiễn  ngay  trong  đời  sống  của  chính 

mình, thực tiễn ngay trong công việc, thực tiễn ngay 

trong  giao  tiếp  qua  lại  trong  sinh  hoạt  thường  ngày. 

Hay nói cách khác, chúng ta khởi tâm động niệm, lời 

nói  việc  làm,  không  luận  chúng  ta  trải  qua  đời  sống 

như thế nào, là thân phận thế nào, thảy đều phải nên 

áp  dụng  ở  trong  lục  độ,  vậy  mới  chân  thật  gọi  là 

phụng hành. Nếu như hành vi đời sống của chúng ta 

không  tương  ưng  với  lục  độ  thì  bạn  tu  đó  là  hạnh 

151 



phàm phu, còn nếu tương ưng với lục độ chính là Bồ 

Tát hạnh. 

Chúng ta cần phải ghi nhớ, Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc  là   "các  bậc  thượng  thiện  tụ  hội  về  ở  một 

 nơi" . Tâm thiện - hạnh thiện - ý niệm thiện của chúng 

ta chính là phát  Bồ Đề tâm, phụng hành Ba La Mật. 

Đây là tiêu chuẩn của thiện, nhất định phải hiểu được, 

nhất định phải có thể thực tiễn. Không những phải có 

thể thực tiễn, mà còn phải  "kiên cố bất thoái" . Có thể 

thấy  được,  tâm  Bồ  Đề,  hạnh  Bồ  Tát  không phải  làm 

được vài ngày thì có thể buông xả, chí ít chúng ta phải 

phát tâm  "tận hình thọ" . Hay nói cách khác, sống một 

ngày thì chúng ta phải nỗ lực làm một ngày, như vậy 

mới  có  thể  tương  ưng.  Sau  đó  thì  mười  niệm,  một 

niệm quyết định được sanh Tịnh Độ. 

Phải  ghi  nhớ!  Nếu  như  tâm  của  chúng  ta  bất 

thiện, ý niệm bất thiện, hạnh bất thiện, thì cho dù 

một ngày chúng ta niệm mười vạn danh Phật hiệu 

cũng không thể vãng sanh. 

Đại đức xưa giảng được rất hay:  "Miệng niệm Di 

 Đà,  tâm  tán  loạn" ,  tâm  bất  thiện,  ý  niệm  bất  thiện, 

152 



hành vi bất thiện, như vậy thì niệm Phật   "đau mồm, 

 rát  họng  chỉ  uổng  công" ,  chỉ  là  kết  một  duyên  nho 

nhỏ với A Di Đà Phật mà thôi, làm cái nhân xa vãng 

sanh, chứ ngay đời này không thể thành tựu. 

Nói đến việc kết duyên với A Di Đà Phật, chúng 

ta mỗi vị đồng tu ngồi ở đây, trong đời quá khứ, cái 

duyên như vậy không biết là kết  được bao nhiêu lần 

rồi, cho nên chúng ta có duyên với Phật rất sâu. Đời 

đời kiếp kiếp đều phát nguyện niệm Phật, nhưng đều 

không thể vãng sanh. Nguyên nhân chính là chúng ta 

không nỗ lực y giáo phụng hành; chúng ta bán tín bán 

nghi đối với Kinh nghĩa, lý giải không được thấu triệt; 

tâm tuy là đã phát, nhưng phát không đủ, phát không 

viên  mãn,  phát  không  phù  hợp  điều  kiện  vãng  sanh, 

cho  nên  mỗi  một  lần  đều  lỡ  dịp  như  vậy.  Nhờ  vào 

thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  trong  đời  quá  khứ, 

cho  nên  ngay  đời  này  chúng  ta  được  thân  người,  lại 

gặp  được  Phật  pháp,  cần  phải  làm  cho  rõ  ràng,  làm 

cho  tường  tận.  Vì  vậy,  nguyện  văn  này  chúng  ta 

không sợ phiền, không sợ mệt, cùng thảo luận với các 

bạn cho tường tận, nghiên cứu nhiều lần, làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận, chúng ta tự nhiên hoan hỉ, y 

153 



giáo  phụng  hành,  đem  tập  khí  xấu,  tâm  bệnh  xấu 

nhiều đời nhiều kiếp cải đổi lại. 

Tập khí xấu, tâm bệnh xấu chính là tâm hạnh bất 

thiện.  "Tâm Bồ Đề"  là tâm thiện.  "Tu chư công đức, 

 phụng hành lục Ba La Mật"  là thiện hạnh.  "Kiên cố 

 bất thoái"  là thiện ý, ý niệm thiện. Ba điều kiện này 

đầy  đủ  mới  là  Kinh  văn  trong   "Tam  bối  vãng  sanh"  

phía sau đã nói : "Phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên 

 niệm". "Phát Bồ Đề tâm" , bốn chữ này chúng ta hiểu 

rồi, tường tận rồi, chúng ta thật phát ra. Chuẩn bị điều 

kiện  như  vậy,  nhất  hướng  chuyên  niệm  mới  quyết 

định  được sanh Tịnh  Độ. Đây là chúng ta không thể 

không hiểu rõ, không thể không tường tận. 

 "Phục dĩ thiện căn hồi hướng, nguyện sanh ngã 

 quốc" . Chúng ta từ Kinh văn, từ trong chú sớ của Đại 

đức xưa hiểu rõ người tu học Tịnh  Độ, đây là người 

chân tu, họ phát đại tâm, họ là bậc đại tu hành. Tâm 

Bồ Đề cùng hạnh Bồ Tát hợp lại chính là hạnh nguyện 

của Phổ Hiền. 

Kiên  cố  bất  thoái,  quyết  định  không  thay  đổi. 

Phía trước trong kệ tụng chúng ta đã đọc qua, A Di Đà 

154 



Phật đã làm ra tấm gương cho chúng ta, Ngài ở nhân 

địa tu hành đã từng nói  qua:  "Ngã  hành quyết  định 

 kiên cố lực, duy Phật thánh trí năng chứng tri, túng 

 sử thân chỉ chư khổ trung, như thị nguyện tâm vĩnh 

 bất thoái" . Chúng ta muốn học tập, trong đạo Bồ Đề 

tuyệt  đối  không  phải  là  thuận  buồm  xuôi  gió,  mà  có 

rất nhiều khúc mắc. Chúng ta đang tu hành, trong đời 

quá khứ thì không nói, chính ngay trong đời này, tao 

ngộ  của  chúng  ta  có  thuận  cảnh,  có  nghịch  cảnh, 

chúng ta gặp được nhân sự  có người thiện, có người 

ác, bốn sự việc này đều sẽ tạo thành nhân duyên thoái 

đọa.  Gặp  thuận  cảnh,  người  thiện,  bạn  khởi  niệm 

tham;  tâm  tham  vừa  khởi  lên  thì  thoái  chuyển,  liền 

đọa lạc. Gặp nghịch  cảnh, người ác thì khởi  tâm sân 

hận, cũng dễ dàng đọa lạc. Cho nên tu hành rất không 

dễ gì có thành tựu, chính là nơi nơi đều có nhân duyên 

thoái đọa. Nếu như chúng ta không có trí tuệ, không 

có nghị lực quyết tâm kiên định thì phải đem tâm an 

trụ nơi  đạo nghiệp.  Cái  gì  là  đạo  nghiệp?  Giáo  huấn 

mỗi  câu  mỗi  chữ  trong  Kinh  chính  là  đạo  nghiệp. 

Chúng  ta  phải  đem  tâm  an  trụ  ở  trong  đó,  mỗi  niệm 

không quên y giáo phụng hành, nhất định không được 

155 



trái  với  lời giáo  huấn  trong  Kinh  giáo,  phải   "như  thị 

 nguyện tâm vĩnh bất thoái"  thì chúng ta ngay đời này 

mới có thành tựu. Cho nên, ý nghĩa của câu  "kiên cố 

 bất thoái" , chúng ta phải rất rõ ràng, rất tường tận. 

Câu  sau  cùng  là   "nhất  tâm  niệm  ngã" .  Câu  nói 

này  rất  là  quan  trọng.  Niệm  Phật  phải  niệm  như  thế 

nào? Phải "nhất tâm". Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong 

"Chú  Giải"  vận  dụng  giáo  huấn  của  Tổ  sư  Đại  đức, 

duy  nhất  tín  tâm  kiên  cố,  chắc  chắn  không  bị  ngoại 

cảnh  thay  đổi,  việc  này  gọi  là  "nhất  tâm  niệm  ngã". 

Nhất tâm là khó! Nhất tâm từ chỗ nào mà sanh khởi? 

Từ chân tâm, thắng giải, lý giải sâu sắc đối với  Kinh 

giáo, lý giải thù  thắng, từ lực hành, chăm  chỉ  nỗ lực 

mà làm, nhất tâm từ chỗ này mà sanh khởi. Cho nên 

nói, nhất tâm chính là lòng tin chân thật. Đại Sư Hiền 

Thủ chú giải ở "Kinh Hoa Nghiêm" (chú giải của Ngài 

gọi  là  "Thám  Huyền  Ký"),  Ngài  nói  đơn  giản,  nói 

được  thiết  yếu :  "Nhất  tâm  giả,  tâm  vô  dị  niệm  cố" . 

Cảnh  giới  này  thì  cao.  Cách  nói  này  chính  là  Giác 

Minh  Diệu  Hạnh  Bồ  Tát  đã  nói:   "Không  hoài  nghi, 

 không  xen  tạp" ,  đây  gọi  là  nhất  tâm.  "Trú  dạ  bất 

 đoạn"   là  không  gián  đoạn.  Không  hoài  nghi,  không 

156 



xen  tạp,  không  gián  đoạn,  vậy  mới  gọi  là  nhất  tâm. 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  trên  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  dạy 

chúng ta phương pháp niệm Phật cũng là một câu này. 

Ngài nói:  "Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục" . 

Tám  chữ  này  cùng   "nhất  tâm  niệm  ngã"   trong 

nguyện văn này hoàn toàn tương đồng. 

 "Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục" . Tịnh 

niệm là gì? Trong đây có hoài  nghi  thì  cái  niệm này 

của bạn liền không thanh tịnh, có xen tạp cũng không 

thanh  tịnh,  cho  nên  quyết  định  không  có  hoài  nghi, 

quyết  định  không  có  xen  tạp,  vậy  mới  gọi  là  tịnh 

niệm. Tương  tục  chính  là  không  gián  đoạn,  ngày 

đêm  không  gián  đoạn.  Các  bạn  luôn  phải  tường 

tận, không phải bảo bạn niệm “A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật,…” một ngày 24 tiếng đồng hồ không gián 

đoạn, vậy thì người thông thường còn có thể chịu 

nổi sao? Niệm là tâm niệm, trong tâm thật có A Di 

Đà  Phật  thì  gọi  là  niệm  niệm  không  gián  đoạn, 

không phải  là trong miệng xưng niệm  không gián 

đoạn.  Trong  miệng  xưng  niệm,  gián  đoạn  hay 

không  gián  đoạn  không  hề  gì,  trong  tâm  là  quan 

trọng.   Cho  dù  trong  miệng  niệm  24  giờ  đồng  hồ 

157 



không gián đoạn, trong tâm vẫn khởi vọng tưởng, vừa 

niệm Phật lại vừa nghĩ đến thứ khác thì đã gián đoạn 

rồi,  cho  nên  việc  đó  không  hữu  dụng.  Trong  miệng 

không niệm, nhưng trong tâm không gián đoạn thì thật 

hữu dụng. Cho nên chữ "niệm" này, các bạn phải tỉ mỉ 

mà nhìn rõ ràng, "kim tâm" chính là tâm hiện tiền của 

bạn, tâm là A Di Đà Phật. Chúng ta phải biết niệm. 

Đạo  tràng  này  của  chúng  ta  đang  hoằng  dương 

"Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh", đối với 

người niệm Phật chúng ta có sự giúp đỡ quá lớn. Hành 

môn của "Hoa Nghiêm" nói đến phương pháp tu hành, 

lấy cái gì làm chủ? Tuy là ở trong  Kinh này Phật đã 

giảng  2.000  pháp  môn,  nhưng  2.000  pháp  môn  đều 

quy  kết  về  pháp  môn  niệm  Phật.  Trong  "nhập  pháp 

giới phẩm", chúng ta xem thấy Đức Vân Tỳ Kheo dạy 

bảo  Thiện  Tài  Đồng  Tử,  Ngài  đã  nói  hai  mươi  mốt 

loại pháp môn niệm Phật. Hai mươi mốt loại này vừa 

triển  khai  ra,  chính  là  phía  trước  đã  nói  2.000  pháp 

môn.  Nếu  đem  nó  mở  rộng  hơn,  vô  lượng  vô  biên 

pháp môn, mỗi môn đều là pháp môn niệm Phật, đây 

chính là  "nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất"  mà 

trên "Kinh Hoa Nghiêm" Thế Tôn đã dạy bảo. “Nhất 

158 



thiết” là vô lượng vô biên pháp môn. “Nhất” là pháp 

môn  niệm  Phật.  Thế  nhưng  bạn phải  hiểu  được,  Phật 

nói “nhất” không phải là “chuyên nhất”, không phải là 

“độc nhất”,  mà là “tùy nhất”. Chúng ta tu pháp môn 

niệm  Phật,  vô  lượng  vô  biên  pháp  môn,  thảy  đều  là 

pháp  môn  niệm  Phật.  Họ  tu  pháp  môn  Thiền,  vô 

lượng vô biên pháp môn đều là pháp môn Thiền, niệm 

Phật cũng là pháp Thiền. Họ tu là Giáo môn, vô lượng 

vô  biên  pháp  môn  thảy  đều  là  Giáo  môn,  niệm  Phật 

cũng là Giáo môn. Cho nên, “nhất” là tùy nhất, không 

phải  độc  nhất.  Nếu  như  bạn  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  bạn 

muốn khai trí tuệ, bạn phải biết dùng. 

Buổi chiều hôm nay, Lâm trưởng - Lý cư sĩ triệu 

tập  đại  biểu  của  chín  tôn  giáo  Singapore.  Nơi  đây 

chúng ta thảo luận buổi dạ tiệc ấm áp Thiên Hỷ Niên. 

Buổi tối cũng ở nơi đây ăn cơm. Buổi chiều hôm nay 

tôi đến sớm hơn một chút, nghe nói có hội này, tôi đến 

ngồi  dự  thính.  Chúng  ta  dùng  giáo  huấn  của  "Kinh 

Hoa Nghiêm", thì chín tôn giáo này đều là Phật giáo, 

 "nhất  tức  thị  đa,  đa  tức  thị  nhất" .  Nếu  như  là  lập 

trường của Ki Tô giáo thì chín tôn giáo đều là Ki Tô 

giáo;  X-Lam  giáo,  thì  tất  cả  tôn  giáo  đều  là  X-Lam 

159 



giáo,  “nhất  tức  thị  đa,  đa  tức  thị  nhất” ,  nhất  -  đa 

không hai. Quan niệm này là chính xác, không sai một 

chút nào. Đây là cảnh giới của Hoa Nghiêm, tư tưởng 

của Hoa Nghiêm. Các bạn nghĩ xem, tôn giáo làm gì 

có xung đột? Tự nhiên hòa thuận cùng sống với nhau, 

mỗi mỗi đều là đệ nhất, mỗi mỗi đều thông nhiếp tất 

cả  các  tôn  giáo  khác.  Thế  giới  Hoa  Nghiêm  tốt  đẹp 

đến như vậy, tuy là nhất, nhưng nhất không hại đa, đa 

không ngại nhất. Đây mới là chân tướng sự thật, đây 

mới gọi là chân lý. Hy vọng đồng tu chúng ta từ ngay 

chỗ này mà giác ngộ ra, tâm lượng của chúng ta liền 

lớn,  chân  thật  như  trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  đã  nói: 

 "Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới" . 

Giảng  đến  chỗ  cứu  cánh,  Phật  nói  với  chúng  ta: 

 “Hư không pháp giới, tất cả chúng sanh là đồng một 

 tự tánh, đồng một pháp thân, đồng một trí tuệ” , tâm 

của chúng ta mới chân thật làm được như ở trên Kinh 

Phật nói với chúng ta:  "Nhất tâm niệm ngã" . Đây mới 

chân thật là nhất tâm, không còn phân biệt nữa. Biết 

được  nhiều  chính  là  một,  cái  tâm  này  mới  chân  thật 

không xen tạp vọng tưởng; không xen tạp vọng niệm, 

tâm mới có thể làm đến thuần nhất. Trên "Kinh A Di 

160 



Đà"  nói  với  chúng  ta   "nhất  tâm  bất  loạn",  "tâm  bất 

 điên đảo" . Thông thường nói nhất tâm bất loạn, đây là 

niệm Phật Tam Muội, thuộc về định. Tâm không điên 

đảo là thuộc về huệ. Tâm không điên đảo chính là đối 

với hư không pháp giới tất cả chúng sanh, tánh tướng, 

lý  sự,  nhân  quả  đều  có  thể  thông  đạt  tường  tận,  cái 

tâm này của bạn sẽ không điên đảo; chân thật hiểu rõ 

 “nhiều  chính  là  một,  một  chính  là  nhiều;  một  không 

 khác  nhiều,  nhiều  không  khác  một;  một  không  hoại 

 nhiều,  nhiều  cũng  không  hoại  một” .  Bạn  chân  thật 

thông đạt tường tận, tâm không điên đảo, nhất tâm bất 

loạn. 

Người  xưa  lại  nói  rõ  với  chúng  ta,  công  phu  có 

cạn, sâu khác nhau. Nhất tâm thì có “sự nhất tâm”, có 

“lý nhất tâm”. 

 Sự nhất tâm là gì?  Ý niệm thuần tịnh, trong tâm 

không  có  tạp  niệm,  đây  là  thuộc  về  sự  nhất  tâm.  Từ 

công  phu  thành  khối  đến  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền, 

trong đây công phu có cạn sâu khác nhau không đồng. 

Có thể nói, từ ngay khi bắt đầu công phu có lực, mãi 

161 



đến quyền giáo Bồ Tát, sức định này siêu vượt A La 

Hán, đều là thuộc về sự nhất tâm. 

 Lý  nhất  tâm  là  gì?   Lý  nhất  tâm  là  từ  định  khai 

huệ, tông môn đã nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, đây là thuộc về lý nhất tâm. 

Sự  nhất  tâm,  nếu  như  không  vãng  sanh,  đời  sau 

nhất định là chứng quả A La Hán, quả Bích Chi Phật, 

Bồ Tát, Phật, pháp giới bốn thánh, tùy thuộc công phu 

sự  nhất  tâm  của  bạn  sâu  hay  cạn.  Nếu  không  vãng 

sanh  Thế  giới  Cực  Lạc,  bạn  ở  Thế  giới  Ta  Bà  cũng 

chứng quả vị của bốn thánh. Đây là nói công phu của 

bạn  đạt  đến  rồi.  Còn  công  phu  thành  khối  thì  không 

được. Công phu thành khối nếu như không vãng sanh 

Thế  giới  Cực  Lạc,  đời  sau  chỉ  có  thể  sanh  cõi  trời. 

Người  có  công  phu  cạn  thì  sanh  lại  cõi  người,  công 

phu tốt hơn thì sanh cõi trời, không thể ra khỏi sáu cõi 

luân hồi. Đây đều là phạm vi của sự nhất tâm. 

Lý  nhất  tâm,  nếu  như  không  cầu  vãng  sanh  thì 

cũng  sanh  Thế  giới  Hoa  Tạng,  siêu  việt  mười  pháp 

giới,  sanh  đến  Pháp  giới  Nhất  Chân.  Do  đây  có  thể 

biết, pháp môn là không giống nhau, nhưng cảnh giới 

162 



công phu không hề khác nhau. Người chứng được lý 

nhất  tâm  cùng  tông  môn  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến  tánh  là  đồng  một  cảnh  giới,  quả  báo  như  nhau, 

thế nhưng cầu sanh Tịnh Độ thì sai biệt rất lớn. Lấy lý 

nhất tâm bất loạn để nói, nếu không cầu sanh Thế giới 

Cực  Lạc  thì  bạn  sanh  Thế  giới  Hoa  Tạng,  sanh  đến 

Thế giới Hoa Tạng là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, ở Thế 

giới  Hoa  Tạng  thành  Phật  cần  phải  bao  nhiêu  lâu? 

Thích Ca Mâu Ni Phật nói với chúng ta, còn phải tu 

ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  nhất  là  tu 

mãn  Tam  Hiền  Vị  (Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng). A Tăng Kỳ kiếp thứ hai là tu bảy vị thứ, từ 

Sơ Địa đến Thất Địa. A Tăng Kỳ kiếp thứ ba là tu ba 

vị thứ: Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa. Các đồng tu phải 

ghi  nhớ,  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp  là  bắt  đầu  tính  từ  ngày 

bạn chứng được Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, thời gian 

trước  khi  chưa  chứng  được  Viên  Sơ  Trụ  thì  không 

tính. Giống như chúng ta thế này, nếu tính từ khi bắt 

đầu phát tâm thì chúng ta sớm đã thành Phật rồi. Vô 

lượng  kiếp  đến  nay,  không  biết  chúng  ta  đã  tu  bao 

nhiêu A Tăng Kỳ kiếp rồi, cái đó thảy đều không tính, 

chưa  chứng  được  Viên  Sơ  Trụ  thảy  đều  không  tính. 

163 



Không  những  cái  này  không  tính,  mà  ngay  tiểu  học 

của nhà Phật, chúng ta cũng chưa từng được tính qua 

(tiểu học của nhà Phật là sơ quả Tiểu Thừa). Bạn thấy, 

chúng ta đã trải qua vô lượng kiếp, ngay đến sơ quả 

Tiểu Thừa cũng không được. Nếu như bạn đã chứng 

được sơ quả Tiểu Thừa, thì ngày nay bạn sẽ không ở 

nơi đây để nghe Kinh. Người chứng được sơ quả Tiểu 

Thừa  gọi  là  Thánh  nhân,  không  phải  là  phàm  phu. 

Cho dù có Phật xuất thế hay không, người chứng được 

sơ quả Tiểu Thừa, thiên thượng nhân gian bảy lần lai 

vãng,  nhất  định  chứng  quả  A  La  Hán.  Khi  có  Phật 

xuất thế họ chứng được A La Hán. Nếu không có Phật 

xuất  thế  thì  chứng  quả  Bích  Chi  Phật,  Độc  Giác, 

Duyên Giác, sớm đã thoát khỏi sáu cõi luân hồi, sanh 

pháp  giới  bốn  thánh,  làm  gì  đến  Cư  Sĩ  Lâm  này  để 

nghe Kinh? Do đây có thể biết, đoạn hoặc chứng chân 

là thật khó. Chúng ta tu hành vô lượng kiếp, kiến hoặc 

trong  kiến  tư  phiền  não  thì  không  cách  gì  đoạn  dứt. 

Cho  dù  bạn  có  thể  đoạn  được  mấy  phẩm  kiến  hoặc 

tam giới (kiến hoặc tổng cộng có 88 phẩm), cứ cho là 

bạn có năng lực đoạn được phân nửa, nhưng khi vừa 

luân  hồi  thì  lại  quên  hết  sạch  trơn,  huống  hồ  đoạn 

164 



được  phân  nửa  đều  tương  đối  không  dễ  dàng,  vô 

lượng  kiếp  lại  vô  lượng  kiếp,  cho  đến  ngày  nay  vẫn 

thành  ra  như  thế  này.  Chúng  ta  bình  lặng  mà  phản 

tỉnh, mà kiểm điểm, mới biết được sự việc này là thật 

khó, thật đáng sợ. Chúng ta có được cứu hay không? 

Khẳng  định  được  cứu,  vấn  đề  chính  là  bạn  có  nhận 

thức rõ ràng hay không. Quả nhiên nhận thức rõ ràng 

rồi, luân hồi nhận biết rõ ràng, sự việc này thật đáng 

sợ, không dễ đùa, hạ quyết tâm không còn trở lại luân 

hồi  nữa,  bắt  đầu  từ  ngày  hôm  nay,  một  lòng  một  dạ 

chuyên  cầu  Tịnh  Độ,  tâm  của  bạn  phải  kiên  định, 

quyết định không thay đổi, chắc chắn không còn thoái 

chuyển,  một  lòng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương, 

chúng ta ngay một đời này liền thành tựu. 

Vãng sanh Tây Phương thù thắng hơn so với sanh 

Thế giới Hoa Tạng. Vừa rồi tôi có nói qua, cho dù bạn 

niệm  đến  lý  nhất  tâm  bất  loạn,  không  cầu  sanh  Tây 

Phương, sanh đến Hoa Tạng, bạn phải trải qua ba đại 

A Tăng Kỳ kiếp mới có thể viên mãn Bồ Đề. Nếu như 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, tiện nghi thật 

lớn,  rất  nhanh  liền  viên  mãn  Bồ  Đề.  Trong  "Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật", Phật nói với chúng ta, hạ 

165 



hạ  phẩm  vãng  sanh  (hạ  hạ  phẩm  là  người  tạo  tội 

nghiệp  cực  trọng  năm  nghịch  mười  ác  sám  hối  vãng 

sanh), đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì khoinào 

thành  tựu?  Phật  nói  với  chúng  ta,  mười  hai  kiếp  thì 

hoa  khai  kiến  Phật.  Mười  hai  kiếp  so  với  vô  lượng 

kiếp,  so  với  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thì  quá  ngắn. 

Chứng được quả vị gì vậy? Quả vị Viên Giáo Sơ Trụ 

Bồ Tát. Bạn thấy, tiện nghi này thật to lớn! Nếu chúng 

ta không cầu vãng sanh, muốn chứng được quả vị này 

thì khó, ở thời đại này gần như là không thể nào. Cái 

“không thể” này không phải là tôi nói, mà là Lão Pháp 

sư  Đàm  Hư  nói.  Chúng  ta  nghe  được  trong  khai  thị 

của Ngài, xem thấy ở trong trước tác của Ngài, Ngài 

nói,  ngay  trong  một  đời  của  Ngài,  xem  thấy  người 

tham  thiền  được  định,  không  hề  nghe  nói  qua  Thiền 

tông khai ngộ. Tham thiền được thiền định đã là tương 

đối không dễ dàng rồi. Người được thiền định đời sau 

đi  đến  nơi  nào?  Trời  Tứ  Thiền,  còn  phải  xem  công 

phu  thiền  định  của  họ  sâu  hay  cạn,  nhưng  không  ra 

khỏi tam giới. Thiền tông phải khai ngộ, chân thật đại 

triệt đại ngộ rồi, vậy xem cảnh giới công phu của họ, 

họ có thể siêu việt tam giới, công phu tốt có thể siêu 

166 



việt  mười  pháp  giới.  Đàm  Lão  Pháp  sư  nói,  cả  đời 

Ngài chưa thấy qua, không những không thấy qua, mà 

nghe  cũng  chưa  nghe  qua.  Vậy  mới  biết  được  pháp 

môn này là khó. Tịnh Tông cho dù hạ hạ phẩm vãng 

sanh, chỉ mười hai kiếp thì đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh,  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  (hạ  hạ 

phẩm  vãng  sanh  là  sanh  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư, 

mười  hai  kiếp  bạn  liền  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang 

Nghiêm).  Trong  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm,  thành 

Phật chứng được cứu cánh viên mãn Bồ Đề thời gian 

rất ngắn, không cần phải thời gian quá dài. Cho nên, 

việc này bạn cần phải tỉ mỉ mà tính cho rõ ràng.  Thế 

 giới Cực Lạc không thể không đi! 

Tôi năm xưa học giáo, học "Hoa Nghiêm" thường 

hay  nghĩ:   “Văn  Thù  Phổ  Hiền  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát 

 trên  hội  "Hoa  Nghiêm",  tại  vì  sao  cũng  phải  phát 

 nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ?” .  Về  sau,  từ  nơi  sự  tính 

toán  này  mà  tính  ra  được.  Nếu  Văn  Thù  Phổ  Hiền 

không cầu sanh Tịnh Độ, mà các Ngài ở Thế giới Hoa 

Tạng tu hành thành Phật, việc này chúng ta có thể tính 

ra được là một A Tăng Kỳ kiếp. A Tăng Kỳ kiếp thứ 

nhất  chứng  ba  mươi  vị  thứ,  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  hai 

167 



chứng được bảy vị thứ, A Tăng Kỳ kiếp thứ ba chứng 

được ba vị thứ. Càng hướng lên trên càng khó, e rằng 

Bồ  Tát  Đẳng  Giác  nếu  muốn viên  mãn  Bồ  Đề,  cũng 

phải dùng một A Tăng Kỳ kiếp. Thế nhưng đến  Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  tôi  nghĩ,  công  phu  một 

ngày thì đủ rồi,  họ liền viên mãn Bồ Đề, vậy thì sao 

không  đi?  Cho  nên  Ngài  cầu  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, sau đó trở lại Thế giới Hoa Tạng để 

độ chúng sanh, phổ biến khuyến khích 41 Pháp Thân 

Đại  Sĩ  đều niệm   “A Di Đà  Phật”  cầu sanh  Thế giới 

Cực Lạc. Đạo lý chính là như vậy. Bốn mươi mốt vị 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ  đều  đã  chứng  được  nhất  tâm,  chỉ 

cần  nhất  hồi  hướng,  một  ý  niệm  vãng  sanh  thảy  đều 

sanh  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, thành Phật, làm gì cần đến ba đại A 

Tăng Kỳ kiếp? Một niệm thì siêu việt. Đây là so sánh 

Thế giới Hoa Tạng cùng Thế giới Cực Lạc. 

Ngày  nay  chúng  ta  có  may  mắn,  không  cần  trải 

qua  Thế  giới  Hoa  Tạng,  từ  Thế  giới  Ta  Bà  trực  tiếp 

liền  siêu  việt.  Có  thể  ở  ngay  một  đời  này  vãng  sanh 

hay không, thực tế mà nói, chính là hai câu nói  "Phát 

 Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm" . Nguyện thứ 

168 



mười chín là phát tâm Bồ Đề, nguyện thứ mười tám là 

một lòng chuyên niệm. Trong bốn mươi tám nguyện, 

quan  trọng  nhất  chính  là  hai  nguyện  này.  Trong 

nguyện văn  "nhất tâm niệm ngã" , cái ý niệm này rất 

viên  mãn,  rất  đầy  đủ.  Sự  nhất  tâm,  lý  nhất  tâm  thảy 

đều đầy đủ mới gọi là  "nhất tâm niệm ngã" . Cho nên, 

Tổ sư Đại đức thường hay khuyên bảo chúng ta  "tin 

 sâu, nguyện thiết, xưng niệm A Di Đà Phật" . Muốn 

đạt đến “tin sâu nguyện thiết” thì phải khẩn thiết, vô 

cùng khẩn thiết. Nếu bạn không đem những sự lý này 

chân thật làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, thì tâm 

tin sâu nguyện thiết rất khó sanh khởi. 

Đại  Sư  Thiện  Đạo là  A  Di  Đà  Phật  tái  sanh,  lời 

của Ngài nói chính là A Di Đà Phật giáo huấn đối với 

chúng  ta.  Ngài  nói:   “Nhất  tâm  chuyên  niệm  danh 

 hiệu A Di Đà Phật” . Câu nói này chính là nguyện thứ 

mười  tám.  Đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  không  hỏi  thời  kiếp 

lâu  xa,  mỗi  niệm  không  rời.  Cái  niệm  này  là  tâm 

niệm,  nhất  tâm  chuyên  niệm,  không  phải  nói  miệng 

niệm, mà trong tâm bạn chân thật có A Di Đà Phật, A 

Di  Đà  Phật,  cái  niệm  này  chưa  từng  gián  đoạn.  Lời 

169 



nói  này,  tôi  lại  sợ  các  đồng  tu  nghe  rồi  sanh  ra  hiểu 

lầm, cho nên không thể không nói rõ ràng. 

Người  thế  gian  bất  cứ  người nào  mà  không  một 

lòng  chuyên  niệm?  Có  không  ít  người  một  lòng 

chuyên  niệm,  ở  thế  gian  đều  có  thành  tựu,  xưa  nay 

trong  ngoài,  phàm  là  người  có  thành  tựu  đều  là  một 

lòng  chuyên  niệm.  Các  bạn  phải  nên  biết,  một  lòng 

chuyên  niệm  là  tăng  thượng duyên;  sở  duyên  duyên, 

vô gián duyên, tăng thượng duyên, ba cái  duyên này 

thảy  đều  đầy  đủ,  trong  A  Lại  Da  Thức  của  bạn  hàm 

chứa  chủng  tử  chắc  chắn  hiện  hành.  Tất  cả  chúng 

sanh,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  nghiệp  tập  chủng  tử 

thiện, chủng tử ác (Phật nói chủng tử mười pháp giới 

y  chánh  trang  nghiêm),  có  người  nào  mà  không  đầy 

đủ?  Đây  là  bình  đẳng.  Chỉ  xem  bạn  có  một  lòng 

chuyên  niệm  hay  không.  Niệm  là  niệm  cái  gì?  Bạn 

niệm Phật thì bạn ngay đời này chắc chắn thành Phật. 

Bạn niệm Bồ Tát, bạn nhất định làm Bồ Tát. Nếu như 

ngày  ngày  niệm  phát  tài,  tất  cả  lúc  tất  cả  nơi  đều 

không  hề  quên  đi  việc  phát  tài,  họ  tương  lai  đến  chỗ 

nào vậy? Tài của họ sẽ phát, sau khi phát tài rồi, tương 

lai họ đi đến đường ngạ quỷ. Cho nên người thế gian, 

170 



họ  cũng  một  lòng  niệm,  nhưng  họ  một  lòng  niệm 

“tham,  sân,  si”,  một  lòng  niệm  “tài,  sắc,  danh,  thực, 

thùy”.  Phàm  hễ  một  lòng  niệm  thì  họ  đều  đạt  được. 

“Tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy”  họ  đều  niệm  được,  càng 

đạt được thì lòng tham của họ càng nặng, đều là một 

đạo lý. Nếu chúng ta đem cảnh giới này hoán đổi đối 

tượng,  đem  “danh  vọng  lợi  dưỡng”,  “tài,  sắc,  danh, 

thực,  thùy”  đổi  thành  A  Di  Đà  Phật,  chúng  ta  liền 

thành  công.  Cho  nên  sự  việc  này  không  khó,  khó  ở 

chỗ là bạn có thể chuyển đổi hay không. Bạn đem đối 

tượng mà bạn niệm hoán đổi lại, vừa đổi lại thì thành 

công.  Người  thế  gian  thường  nói   “vướng  bận  trong 

 lòng” .  Bạn  vướng  bận  chính  là  trong  lòng  của  bạn 

niệm.  Bạn  thử  nghĩ  xem,  sự  việc  nào  mà  bạn  ngay 

trong đời này vướng bận nhất? Đó gọi là niệm, gọi là 

một lòng xưng niệm. 









171 







(VCD 138) 

6Phàm  hễ  một  người  một  lòng  xưng  niệm,  ngay 

một  đời  vướng  bận  nhất  cũng  không  ngoài  hai  chữ 

“yêu”  và  “hận”.  Yêu  thì  bạn  cả  đời  vướng  bận,  bạn 

không cách gì xả bỏ họ được, còn hận thì là oan gia. 

Nếu  cái  hận  đó  sâu,  cả  đời  ghi  nhớ  trong  lòng,  thù 

chưa  báo,  chết  cũng  không  thể  nhắm  mắt  thì  đều 

không cam lòng. Tất cả đều không ngoài hai sự  việc 

này. Nếu như có thể đem “yêu” và “hận” đổi thành “A 

Di Đà Phật” thì chúng ta thành công. Nhất định phải 

hiểu được, cái bạn yêu nhất sẽ lôi kéo bạn vào đường 

ngạ quỷ, điều mà bạn hận nhất sẽ lôi kéo bạn đến cõi 

địa  ngục,  kết  quả đều  là  hướng  vào ba  đường  ác  mà 

đi. Tại vì sao không đem ý niệm này chuyển đổi lại, 

để niệm A Di Đà Phật? Quả nhiên chuyển đổi rồi, một 



6 Bắt đầu đĩa 138 

172 



lòng xưng niệm A Di Đà Phật thì không những vĩnh 

thoát  luân  hồi,  mà  còn  vĩnh  thoát  mười  pháp  giới, 

không cần trải qua 41 giai cấp ở Thế giới Hoa Tạng, 

đốn siêu viên chứng vô thượng Bồ Đề, ngay trong một 

đời  liền  viên  mãn.  Đây  là  việc  tốt  thế  xuất  thế  gian, 

không có thứ nào có thể sánh hơn được. Chúng ta phải 

nhận biết rõ  ràng, không  nên  để  cơ  hội  quá  tốt  ngay 

đời  này  lỡ  qua.  Người  niệm  Phật  có  thể  vãng  sanh, 

nếu như không thấu triệt đối với giáo lý thì không dễ 

dàng. 

Người niệm Phật vãng sanh chỉ có hai loại người, 

người thiện căn sâu dày và người phước đức sâu dày. 

Người thiện căn sâu, hiểu rõ đạo lý này, kiên định tín 

tâm,  không  hề  thay  đổi.  Chúng  ta  có  thiện  căn,  có 

phước  đức,  nhưng  thiện  căn  phước  đức  đều  không 

viên  mãn,  đều  không  đủ,  cho  nên  Phật  dùng  Kinh 

giáo, giảng Kinh nói pháp, dùng phương pháp này để 

nâng cao thiện căn của chúng ta, để bổ túc thiện căn 

của chúng ta. Chúng ta chân thật ở Giáo hạ làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận rồi, tín tâm của chúng ta kiên 

định,  nguyện  tâm  khẩn  thiết  thì  ngay  đời  này  thành 

tựu. Người phước đức sâu dày, chính là thông thường 

173 



chúng ta gọi là người lão thật, họ rất nghe lời; bảo họ 

niệm Phật, họ liền lão thật thành thật niệm Phật; bảo 

họ  không  nên  khởi  vọng  tưởng  thì  họ  không  khởi 

vọng tưởng. Người như vậy ngay trong một vạn người 

khó tìm được một người. Họ chắc chắn sẽ thành tựu, 

vãng sanh có tướng lạ rất tốt. Không chỉ vãng sanh cõi 

Phật có tướng lạ, mà đời sau nếu có thể sanh đến trời 

người cũng đều có tướng lạ rất tốt. Đạo lý này chúng 

ta phải hiểu, chúng ta phải tường tận. Cho nên khi gặp 

người  vãng  sanh  tướng  hảo,  tướng  đẹp  lạ,  chúng  ta 

không  có  trí  tuệ,  không  có  thần  thông,  không  biết 

được rốt cuộc họ có vãng sanh Thế giới Cực Lạc hay 

không,  thế  nhưng  có  thể  hoàn  toàn  khẳng  định,  họ 

tuyệt  đối  không  đọa  ba  đường  ác.  Cho  nên  Đại  Sư 

Thiện Đạo dạy chúng ta những lời này, chúng ta phải 

ghi nhớ, phải tường tận, phải ghi nhớ là trong lòng chỉ 

vướng bận duy nhất chính là A Di Đà Phật. Cách niệm 

Phật này được, có thể vãng sanh, nhưng là niệm Phật 

tiêu  cực,  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

phẩm  vị  không  cao.  Làm  thế  nào  để  nâng  cao  phẩm 

vị? Phải niệm Phật tích cực. Niệm Phật tích cực là như 

174 



thế nào? Giúp đỡ tất cả chúng sanh niệm Phật, đây là 

tích cực. 

Chúng ta niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ, 

đây  đều  là  ở  trên  quan  niệm  làm  một  sự  thay  đổi  to 

lớn.  Ta  niệm  Phật  không  phải  vì  chính  ta,  mà  vì  hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh. Vậy thì  chúng ta 

phải  niệm  Phật  bằng  cách  nào?  Trong  đoạn  nguyện 

văn này nói với chúng ta:   "Phát Bồ Đề tâm, tu chư 

 công  đức,  phụng  hành  lục  Ba  La  Mật,  kiên  cố  bất 

 thoái, phục dĩ thiện căn hồi hướng" . Làm ra một tấm 

gương  tốt  cho  tất  cả  chúng  sanh  xem,  đây  chính  là 

chân thật vì hư không pháp giới tất cả chúng sanh mà 

niệm Phật, “tâm - nguyện - giải - hành” của chúng ta 

cùng A Di Đà Phật hoàn toàn tương ưng. Người như 

vậy niệm Phật, xin nói với các vị, rất dễ dàng được lý 

nhất  tâm  bất  loạn,  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc  là  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh,  thượng 

bối thượng phẩm; sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc thì hoa khai kiến Phật, vừa vãng sanh liền thành 

tựu, không cần trải qua mười hai kiếp, ngay đến nửa 

kiếp  cũng  không  cần.  Chúng  ta  như  vậy  mới  tường 

tận. 

175 



Trên  Kinh  Phật  nói  với  chúng  ta,  ở  Thế  giới  Ta 

Bà  tu  hành  một  ngày  thì  bằng  với  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc tu hành một trăm năm. Thế giới Ta 

Bà không tệ, thế nhưng tu hành ở Thế giới Ta Bà có 

lên,  có  xuống,  lên  thật  cao,  xuống  thật  thấp.  Còn  tu 

hành ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc là bình ổn, ổn 

định, không có lên xuống, cho nên thời gian phải dài. 

Chúng  ta  ở  ngay  nơi  đây,  chỉ  cần  hiểu  được  đạo  lý 

này,  như  lý  như  pháp  tu  học  thì  thành  tựu  cao,  siêu 

vượt  người  bên  đó  dụng  công.  Nếu  như  bạn  không 

hiểu được đạo lý này, không hiểu được những phương 

pháp  này,  thì  tuy  là  niệm  Phật  nhưng  không  bằng  ở 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc bình ổn, ổn định. Hay 

nói cách khác, Thế giới Ta Bà giống như các bạn đầu 

tư vậy, mạo hiểm rất cao, có thể kiếm lợi rất lớn, thế 

nhưng cũng có thể lỗ sạch. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  thì  rất  bình  ổn,  không  có  lên  xuống.  Chúng  ta 

phải  nắm  bắt  cơ  hội  này,  chúng  ta  phải  nâng  cao, 

không  nên  để  rơi  xuống  thấp,  rơi  xuống  thấp  sẽ  rơi 

đến ba đường ác, nâng cao thì ngay đời này liền thành 

Phật. 

176 



Then  chốt  là  trong  tất  cả  thời,  tất  cả  lúc,  trong 

mỗi niệm đều có A Di Đà Phật, ngày ngày thân cận A 

Di  Đà  Phật,  mỗi  niệm  không  quên  A  Di  Đà  Phật. 

Danh hiệu “A Di Đà Phật”, chúng ta đã in ra rất nhiều 

giấy dán, ở nơi nào dễ nhìn thấy thì chúng ta dán lên. 

Mục  đích  để  làm  gì?  Để  chúng  ta  mỗi  giờ  mỗi  phút 

đều  có  thể  nhìn  thấy  danh  hiệu  của  Phật,  xem  thấy 

hình tượng của A Di Đà Phật, mỗi giờ mỗi phút không 

lìa  khỏi  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  in  tấm  nhỏ,  mọi 

người gọi là thiệp Phật, tấm thiệp nhỏ in tượng Phật, 

để bạn  mang theo bên người. Đó  không phải  bùa hộ 

thân,  mà  để  bạn  mỗi  giờ  mỗi  phút  mang  ra  nhìn,  ta 

niệm A Di Đà Phật, ta nghĩ A Di Đà Phật. Tôi thấy rất 

nhiều người già tuổi tác cao, họ mang theo bên người 

tấm hình nhỏ của cháu trai, cháu gái, thường hay lấy 

ra xem, họ nghĩ đến con cháu của họ. Do đây có thể 

biết,  họ  niệm  cháu  trai,  cháu  gái  của  họ,  họ  mỗi  giờ 

mỗi phút không quên. Đó gọi là niệm, gọi là nhất tâm 

niệm. Trên người chúng ta mang theo hình Phật nhỏ, 

cũng  giống  như  người  già  mang  theo  hình  con  cháu 

vậy,  thường  hay  xem  thấy,  mỗi  giờ  mỗi  phút  xem 

thấy,  đây  gọi  là  một  lòng  xưng  niệm.  Bất  cứ  thứ  gì 

177 



đều không để trong tâm, chỉ có A Di Đà Phật để trong 

tâm,  đây  gọi  là   "nhất  tâm  niệm  ngã" .  Do  đây  có  thể 

biết,  pháp  môn  này  cũng  là  trọng  thực  chất,  không 

trọng  hình  thức.  Hình  thức  là  gì  vậy?  Niệm  Phật 

đường  niệm  Phật,  đó  là  hình  thức.  Hình  thức  niệm 

Phật rất là quan trọng đối với người sơ học, bởi vì ý 

niệm của người sơ học chưa chuyển đổi lại, thói quen 

của họ chưa nuôi thành, chỗ này là bồi dưỡng. Niệm 

Phật  đường  là  tác  nghiệp  của  giảng  đường,  sau  khi 

học thành thì phải thực tiễn ngay trong đời sống. Ngay 

trong đời sống đó là mỗi niệm không quên, đó là bạn 

chân thật niệm Phật. Niệm Phật đường bồi dưỡng thói 

quen  niệm  Phật  của  chúng  ta,  cũng  là  làm  ra  tấm 

gương  cho  người  sơ  học  xem,  làm  cho  người  chưa 

nhập  môn  xem,  giúp  đỡ  họ  khởi  phát  tín  tâm,  công 

đức lợi ích thù thắng không gì bằng. Cho nên, chỉ cần 

chúng  ta  có  thời  gian  rảnh,  chúng  ta  nên  đến  niệm 

Phật  đường  để  niệm  Phật.  Đến  Niệm  Phật  Đường 

niệm  Phật,  ta  và  người  đều  được  lợi,  âm  dương  đều 

lợi, đã tự độ, lại độ tha. Đạo lý này phải  làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận, chúng ta mới biết được cái gì 

gọi là  "nhất tâm niệm ngã" . 

178 



**************** 


18. 

Nguyện  thứ  hai  mươi,  “LÂM  CHUNG 

TIẾP DẪN NGUYỆN” 

Kinh  văn:  "Lâm  thọ  chung  thời,  ngã  dữ  chư 

Bồ  Tát  chúng,  nghinh  hiện  kỳ  tiền,  Kinh  tu  du 

gian,  tức  sanh  ngã  quốc,  tác  A  Duy  Việt  Trí  Bồ 

Tát, bất đắc thị nguyện, bất thủ chánh giác". 

Nguyện  này  cũng  rất  quan  trọng.  A  Di  Đà  Phật 

nói rõ với chúng ta lợi ích của niệm Phật, chỗ tốt của 

người  niệm  Phật.  Người  niệm  Phật  thành  tựu  thù 

thắng  không  gì  bằng.  Nguyện  thứ  mười  tám  và 

nguyện  thứ  mười  chín  là  nhân,  tu  nhân.  Nguyện  thứ 

hai mươi là quả báo. Tu nhân chứng quả. Phát nguyện 

niệm  Phật,  phát  nguyện  là  nguyện  thứ  mười  chín, 

niệm  Phật  là  nguyện  thứ  mười  tám.  Con  người  này 

lâm mạng chung thời, A Di Đà Phật cùng chư Bồ Tát 

ở Thế giới Cực Lạc sẽ đến tiếp dẫn. Bồ Tát của  Thế 

giới  Cực  Lạc  quá  đông,  quá  nhiều,  có  phải  đều  đến 

tiếp  dẫn  bạn?  Không  thấy  được.  Những  Bồ  Tát  nào 

đến  tiếp  dẫn  bạn?  Đó  là  những  người  có  duyên  với 

179 



bạn. Quá khứ và đời này, cha  mẹ  anh em của chúng 

ta,  thầy  giáo,  bạn  học,  họ  tu  pháp  môn  này  đã  vãng 

sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Hôm  nay 

thấy  bạn  thành  tựu,  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn  bạn, 

những người này sẽ theo Phật cùng đến, đều là người 

quen biết bạn. Cho nên bạn nhất định phải biết, sanh 

đến  Thế giới Tây Phương Cực Lạc không phải  là cô 

độc, không vãng sanh Thế giới Cực Lạc thì vĩnh viễn 

là  cô  độc.  Ngay  đời  này,  người  mà  bạn  thương  yêu 

nhất,  vừa  chuyển  đời,  vừa  đầu  thai,  đôi  bên  đều  sẽ 

không quen biết, rất khó cùng tụ hợp với nhau. Vãng 

sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  không  như 

vậy, chân thật là vĩnh viễn cùng ở với nhau. Đây cũng 

là trong Phật pháp thường nói:  "Phật không độ người 

 vô duyên" . Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc cùng A Di Đà 

Phật đồng đến tiếp dẫn bạn đều là người có duyên với 

bạn, bạn phải hiểu được đạo lý này. Cho nên, bạn phải 

rộng kết thiện duyên thì tương lai khi bạn thành Phật, 

người  có  duyên  với  bạn  nhiều,  bạn  độ  chúng  sanh 

nhiều. Chúng ta chính mình vãng sanh, duyên chúng 

ta  kết  được  nhiều,  Bồ  Tát  đến  tiếp  dẫn  sẽ  nhiều.  Có 

thể thấy được, việc kết duyên là vô cùng quan trọng. 

180 



Buổi  chiều  hôm  nay,  tôi  tham  gia  trù  bị  dạ  tiệc 

ấm áp của họ. Tôi nghe nói, năm nay mời khách đại 

khái  là  khoảng  5.700  đến  5.800  người,  tăng  thêm 

2.000 người so với năm rồi. Năm rồi mời 3.800 người, 

năm  nay  muốn  tăng  thêm  2.000  người,  hơn  nữa  là 

người của các tôn giáo khác nhau. Các đệ tử Phật đều 

muốn tu phước, đến nơi nào để tu phước? Phước báo 

lớn  nhất  là  cúng  thiên  phạn  tăng.  Ngày  nay,  cái  hội 

này của chúng ta cũng sắp gần 6.000 phạn tăng, không 

phải  1.000  tăng.  Sáu  ngàn  tăng  này  nghe  nói  đều 

không  phải  là  người  xuất  gia.  Không  phải  là  người 

xuất gia thì làm sao có thể gọi là tăng? Họ chân thật là 

tăng,  hòa  hợp  tăng  đoàn.  Sáu  ngàn  người  này  tuy  là 

chủng  tộc  không  như  nhau,  tín  ngưỡng  không  giống 

nhau, thế nhưng hòa thuận, hòa hợp. Hòa hợp thì gọi 

là  tăng  đoàn.  Sáu  ngàn  người  cùng  nhau  kỳ  nguyện, 

cầu phước, xã hội an định, thế giới hòa bình, nhân dân 

an lạc, đồng tâm đồng nguyện làm kỳ nguyện 12 giờ 

đồng hồ. Thời gian kỳ nguyện này bắt đầu từ 8 giờ tối 

ngày  31  tháng  12  đến  ngày  thứ  hai,  chính  là  8  giờ 

sáng  Nguyên  Đán  năm  2000.  Đại  lễ  này  thật  là  quá 

long  trọng,  quá  hiếm  có.  Cho  nên  các  đồng  tu,  nếu 

181 



như các bạn muốn tham gia, trước tiên làm việc chuẩn 

bị tâm lý, đi tham gia. Trang nghiêm thù thắng không 

gì  bằng!  Cho  nên  chúng ta  rất  rõ ràng  tin  sâu không 

nghi, tương lai vãng sanh  Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, chúng Bồ Tát  đến hoan nghênh nhiều, chúng ta 

không  thể  đếm  hết.  Những  người  này  đến  trước  tiếp 

dẫn,  "hiện kỳ tiền", "Kinh tu du gian". "Tu du"  là thời 

gian  rất  ngắn.  Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  nói  trong 

"Kinh  Vô  Lượng  Thọ  Chú  Giải",  ông  căn  cứ  trong 

"Kinh  Đại  Tập"  đã  nói,  họ  tính  toán   "tu  du  gian"  là 

bao lâu vậy? Hoàng lão cư sĩ nói, dùng thời gian hiện 

tại  của  chúng  ta  mà  tính,  tu  du  gian  là  48  phần  giờ 

 [tức là một phút mười lăm giây]. Ông đã nói, chúng ta 

cũng không thể nào nói được chuẩn, đưa ra để chúng 

ta làm tham khảo mà thôi. Thực tế mà nói, vãng sanh 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc, thời gian không có dài 

đến như vậy, 48 phần giờ là quá dài rồi. Thế nhưng Tổ 

sư Đại đức đã nói ra cho chúng ta rất nhiều loại, các 

Ngài nói ra đều có căn cứ, không thể nói sai, đều đáng 

được  chúng  ta  làm  tham  khảo.  Tóm  lại  mà  nói,  thời 

gian  dài  hơn  cũng  sẽ  không  vượt  quá  48  phần  giờ, 

người này liền vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc. Cách 

182 



nói  này  có  thể  là  người  vãng  sanh  này,  khi  sắp  lâm 

chung  thấy  được  A  Di  Đà  Phật  đến,  nói  với  mọi 

người,  họ  thấy  được  A  Di  Đà  Phật,  thấy  được  Tây 

Phương Tam Thánh, thấy được chư Phật Bồ Tát đến 

nghinh tiếp, cùng cáo biệt với thân bằng quyến thuộc 

trong nhà, như vậy cùng đi với A Di Đà Phật, mãi đến 

dứt  hơi  thở.  Thông  thường  mọi  người  chúng  ta  giúp 

họ  trợ  niệm,  thời  gian  trợ  niệm  là  phải  y  theo  giáo 

huấn của Tổ sư Đại đức, phải trợ niệm liên tục 12 giờ 

không  gián  đoạn.  Mười  hai  giờ  đồng  hồ  này  là  thời 

khắc then chốt. Đây là nói thời gian vãng sanh mau lẹ. 

Trong nguyện văn có một câu nói rất quan trọng, 

chúng ta phải đặc biệt chú ý:  "Tác A Duy Việt Trí Bồ 

 Tát" .  Đây  là  rất  cừ  khôi.  "A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát"  là 

gì? Trên "Kinh A Di Đà" nói với chúng ta  "A Bệ Bạt 

 Chí" , đây là Phạn văn, âm dịch không giống nhau. A 

Bệ Bạt Chí chính là A Duy Việt Trí, ý nghĩa chính là 

 "không thoái chuyển" . Đại đức xưa nói với chúng ta, 

đây  là  Thất  Địa  trở  lên  Bát  Địa  Bồ  Tát.  Thất  Địa  là 

viễn  hành  địa,  Bát  Địa  Bồ  Tát  gọi  là  bất  động  địa. 

“Kinh Hoa Nghiêm” nói, Pháp Thân Đại Sĩ tu mãn hai 

A  Tăng  Kỳ  kiếp  mới  chứng  được  Bát  Địa.  Người 

183 



vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, một đời đến 

Thế giới Cực Lạc liền chứng được A Duy Việt Trí. Sự 

việc  này  chúng  ta  không  thể  không  lưu  ý.  Nếu  bạn 

chân thật thể hội được, chân thật nghĩ đến rồi thì bạn 

sẽ  quyết  tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Vì  sao  vậy?  Chiếm 

được tiện nghi quá lớn. Chúng ta thực tế không có bản 

lĩnh.  Cho  dù  có  bản  lĩnh  niệm  đến  lý  nhất  tâm  bất 

loạn,  Thiền  tông  gọi  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm 

kiến tánh, sanh đến Thế giới Hoa Tạng Viên Giáo Sơ 

Trụ Bồ Tát còn phải trải qua hai A Tăng Kỳ kiếp mới 

có  thể  làm  được  Bồ  Tát  A  Duy  Việt  Trí.  Hiện  tại 

người đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  trên  Kinh 

văn nói được rất rõ ràng, con người này  "tức sanh ngã 

 sát,  tác  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát" .  Kinh  văn  không  hề 

nói   “thượng  bối  vãng  sanh,  tác  A  Duy  Việt  Trí  Bồ 

 Tát” ,  không  có  cách  nói  này.  Đã  không  có  cách  nói 

này, thì đương nhiên nhất định là từ cõi Phàm Thánh 

Đồng  Cư  hạ  hạ  phẩm  mãi  đến  cõi  Thật  Báo  thượng 

thượng phẩm thảy đều là Bồ Tát A Duy Việt Trí, phù 

hợp với đề Kinh của bổn Kinh là "Thanh Tịnh - Bình 

Đẳng  -  Giác".  Thanh  Tịnh  -  Bình  Đẳng  -  Giác,  ở  đề 

Kinh chúng tôi đã giới thiệu qua với các bạn rồi, pháp 

184 



môn  này  là  chúng  sanh  chín  pháp  giới  bình  đẳng 

thành  Phật,  đến nơi  đâu để  tìm?  Cho  nên,  pháp  môn 

này gọi là pháp môn khó tin. Chúng ta phải hiểu được, 

phàm  phu  chắc  chắn  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Đới 

nghiệp vãng sanh có thể chứng được A Duy Việt  Trí 

Bồ Tát, dựa vào cái  gì? Xin nói  với  các bạn, toàn là 

dựa  vào  nguyện  này,  toàn  dựa  vào  câu  này  trong 

nguyện thứ hai mươi, đây là hoằng nguyện của A Di 

Đà  Phật.  Nếu  như  chúng  ta  vãng  sanh  đến  Thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  không  thể  chứng  được  A  Duy 

Việt Trí Bồ Tát, A Di Đà Phật thệ không thành Phật. 

Ngày nay Ngài đã thành Phật ở Thế giới Cực Lạc, hơn 

nữa đã thành Phật được mười kiếp, nguyện vọng của 

Ngài thảy đều thực hiện, không có nguyện vọng nào là 

hư giả. Ân đức của A Di Đà Phật đối với tất cả chúng 

sanh  còn  có  lời  gì  để  nói?  Tất  cả  chư  Phật  Như  Lai 

đồng  thanh  tán  thán,  vô  lượng  kiếp  tán  thán  đều  tán 

thán  không  cùng  tận.  Chúng  ta  có  mấy  người  nhận 

biết,  A  Di  Đà  Phật  có  ân  đức  gì  với  chúng  ta?  Bạn 

chân  thật  nhận  biết  rồi,  A  Di  Đà  Phật  có  đại  ân  đại 

đức đối với ta, bạn liền sẽ nỗ lực tu hành. Nỗ lực tu 

hành chính là tri ân, báo ân. 

185 



Ngày nay  chúng ta xem  Tịnh Tông không thành 

việc gì, không nỗ lực tu học, không biết được ân đức. 

Kinh  văn  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  hàm  chứa  vô  lượng 

nghĩa. Đây là  A Di Đà Phật  từ bi nhiếp  thọ, oai  đức 

không  gì  bằng.  Đới  nghiệp  vãng  sanh  là  chân  thật, 

không phải  giả,  tuy  là  trong  Kinh  văn không  có  bốn 

chữ  "đới nghiệp vãng sanh"  này, nhưng ý nghĩa viên 

mãn đầy đủ. Thế Tôn sợ chúng sanh thời Mạt Pháp có 

tâm  hoài  nghi  nặng.  Năm  xưa,  tôi  ở  Hoa  Kỳ,  Trần 

Kiến Dân - Thượng sư Mật Tông đã từng tuyên bố với 

đại  chúng  là  “đới  nghiệp  không  thể  vãng  sanh”,  ông 

đề xướng tiêu nghiệp mới có thể vãng sanh. Vào lúc 

đó  tôi  vừa  mới  đến  Hoa  Kỳ,  dường  như  là  vào  năm 

1983  ông  đề  xướng  ra.  Toàn  thế  giới  có  rất  nhiều 

người niệm Phật bị cách nói của ông làm chấn động, 

sanh ra hoài nghi đối với Tịnh Tông, ngay đến một vị 

lão tu hành như lão cư sĩ Châu Tuyên Đức (ông và lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam là đồng tham đạo hữu, là bạn cũ), 

vào lúc đó ông đã di dân đến Hoa Kỳ, ở Lusanchi. Tôi 

vừa xuống phi cơ, ông đón tôi ở phi trường. Chúng tôi 

cùng  ngồi  một  xe,  từ  phi  trường  đến  thành  phố  đại 

khái khoảng 50 phút. Trên đường đi ông liền nói với 

186 



tôi:   “Pháp  sư!  Thượng  sư  Trần  nói  không  thể  đới 

 nghiệp  vãng  sanh,  vậy  thì  phải  làm  sao?” .  Tôi  chưa 

gặp  mặt  Thượng  sư  Trần,  nhưng  tôi  nghe  nói  con 

người  này  khéo  ăn  khéo  nói,  ở  trong  giới  Phật  giáo 

Hoa Kỳ rất có sức ảnh hưởng, ông truyền Mật Tông, 

trước  tác  cũng  không  ít.  Lão  cư  sĩ  Châu  vừa  nêu  ra 

như  vậy, tôi  liền nói:   “Nếu không thể đới nghiệp  thì 

 thôi  vậy, không cần đi” . Ông nghe tôi nói, cảm thấy 

thật khó hiểu. Ông hỏi:  “Vì sao vậy?” . Ông mở to đôi 

mắt nhìn tôi, không nói được ra lời. Tôi thấy sự biểu 

lộ  của  ông,  đây  là  nêu  ra  nghi  tình  cho  ông  để  tinh 

thần  của  ông  có  thể  chuyên  chú.  Sau  đó  tôi  nói  với 

ông:   “Nếu  như  đới  nghiệp  không  thể  vãng  sanh  thì 

 Thế giới Tây Phương Cực Lạc chỉ có một mình A Di 

 Đà  Phật,  vậy  đi  làm  gì?  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

 Lạc A Di Đà Phật cô độc một mình, chúng ta đến để 

 làm  gì?” .  Ông  càng  nghe  càng  không  hiểu,  làm  sao 

mà  A  Di  Đà  Phật  cô  độc  một  mình  chứ?  Tôi  lại nói 

tiếp với ông:  “Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, Văn Thù, 

 Phồ  Hiền  là  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Đẳng  Giác  Bồ  Tát 

 vẫn còn một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, có 

 đúng hay không?” . Ông nói:  “Đúng!” .  “Trên Kinh có 

187 



 nói  hay  không?” .  “Có” .  “Đó  không  phải  đới  nghiệp 

 thì là gì?” . Đến đây ông mới hiểu rõ ra. Ngay Quán 

Thế  Âm,  Đại  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phồ  Hiền  đều  đới 

nghiệp, làm sao có thể nói không đới nghiệp? Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc chỉ có một mình A Di Đà Phật 

là  nghiệp  chướng  tiêu  trừ  sạch  trơn,  ngoài  A  Di  Đà 

Phật ra, thảy đều là đới nghiệp, khác nhau chỉ là đới 

nghiệp được nhiều hay ít mà thôi; người đới nghiệp ít 

thì  phẩm  vị  cao,  đới  nghiệp  nhiều  thì  phẩm  vị  thấp. 

Cho  nên  tôi  hỏi  ông:   “Thế  giới  Cực  Lạc  có  bốn  độ 

 hay không? Có ba bậc chín phẩm hay không?” . Ông 

nói:  “Có! Trên Kinh nói đều có” .  “Nếu như không có 

 đới nghiệp thì tại sao mà phân ra nhiều giai cấp như 

 vậy?” . Lúc này ông mới hiểu được rõ ràng. Sau đó tôi 

khuyên  ông  ấy  lão  thật  niệm  Phật,  đừng  nghe  người 

ta.  Ngay  một  Đại  đức  như vậy,  thân  cận  lão  Pháp sư 

Ấn Quang, tu hành cả một đời, đến hơn 80 tuổi rồi, bị 

người ta nói vài câu thì mê hoặc, vậy có thể được sao? 

Có  thể  thấy  được  không  đơn  giản!  Phía  trước  nói 

"nhất  tâm  bất  loạn",  ông  không  được  nhất  tâm,  cho 

nên cái tâm đó sẽ bị cảnh giới chuyển, người ta nói vài 

câu  thì  lập  tức  hoài  nghi.  Nghi  hoặc,  xen  tạp,  gián 

188 



đoạn thì công phu liền thoái thất. Về sau tôi quen biết 

lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, lão cư sĩ Hoàng nói với tôi, 

Thượng sư Trần là bạn học với ông, họ cùng học Mật 

với một lão sư, thế nhưng cả đời không qua lại. Ông 

nói đạo lực của ông ấy không cao, không phải chánh 

đạo. Đây là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với tôi. Ông 

còn  một  người  bạn  đồng  tu  cũng  không  đi  đường 

chánh đạo. Đồng tu đó là người xuất gia, cũng không 

qua  lại.  Thật  không  dễ  dàng,  tương  đối  không  dễ 

dàng! Cho nên chúng ta nhất định phải tin tưởng, nhất 

định tin tưởng đới nghiệp vãng sanh, chúng ta không 

nên hoài nghi. 

Cổ  đức  nói  với  chúng  ta,  tất  cả  chúng  sanh  lúc 

lâm chung không ai mà không bị nghiệp lực lôi kéo, 

vào  lúc  này  chính  mình  không  làm  chủ  được,  lâm 

chung nghiệp  tập thiện  ác đều vào lúc này hiện  tiền. 

Sự thật này chỉ cần chúng ta lưu ý một chút thì có thể 

quán sát ra được. Chỗ nào chúng ta có thể quán sát rõ 

ràng nhất? Bệnh viện. Ngày trước tôi ở Đài Loan, tôi 

có ba bạn học phục vụ ở Bệnh viện Vinh Dân, họ đều 

là bác sĩ điều trị. Họ tuyệt nhiên không tin Phật giáo, 

nhưng họ tin tưởng có quỷ. Bác sĩ trong bệnh viện, y 

189 



tá thường hay thấy được quỷ, nhà Phật gọi là đại quỷ 

vô  thường.  Chỉ  cần  thấy  đại  quỷ vô  thường đi  tới  đi 

lui trong phòng bệnh, trong lòng họ có điềm, người đó 

nhiều nhất là ba ngày, sẽ không quá ba ngày thì phải 

ra  đi.  Cho  nên  từ  trường  trong  bệnh  viện  không  tốt, 

người  thông  thường  chúng  ta  bước  vào  bệnh  viện, 

nhất là bệnh viện có lịch sử lâu năm, không khí nơi đó 

đều rất âm u, ảm đạm, người có thần khí yếu, đi đến 

đâu cũng đều nổi da gà. Bạn hỏi qua những nhân viên 

hộ lý trong đó là họ có tin tưởng hay không? Thảy đều 

tin tưởng, vì họ thường hay thấy được. Cho nên người 

bị bệnh nặng khi sắp ra đi, họ nói với người thân đang 

chăm  sóc  họ  là  họ  nhìn  thấy  người  nào  đó  ở  ngoài 

cửa, họ nói ra tên của những người quá khứ, đó đều là 

những  oan  gia  trái  chủ,  quyến  thuộc  trong  nhà.  Vào 

lúc này là thời khắc nguy cấp. Trên "Kinh Địa Tạng" 

Phật  nói  với  chúng  ta  rất  rõ  ràng,  họ  nói  ra  những 

người đó là họ chân thật nhìn thấy được. Có phải thật 

là  thân  bằng  quyến  thuộc  của  họ  hay  không?  Trên 

"Kinh Địa Tạng" Phật nói với chúng ta là không phải, 

đó  là  oan  gia  trái  chủ  của  họ  biến  hiện  ra  hình dáng 

thân  bằng  quyến  thuộc  đến  tiếp  dẫn  họ,  sau  khi  tiếp 

190 



dẫn  đi  rồi  liền  muốn  tính  sổ  với  họ.  Vậy  thì  phiền 

phức lớn! Cho nên Tổ sư Đại đức dạy chúng ta, người 

niệm Phật  cầu vãng sanh, khi  lâm  chung mà ở trong 

tình  hình  này,  người  trợ  niệm  là  thiện  tri  thức  chân 

thật của họ, vừa gặp phải tình hình này thì phải lập tức 

nhắc nhở họ. Khi người bệnh nói là họ thấy một người 

nào đó, thì người trợ niệm lập tức nói với người bệnh, 

không nên để ý họ, không quan tâm đến họ, nhắc nhở 

người  bệnh  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Chỉ  cần  họ  vừa  nói 

chuyện thì lập tức cắt đứt lời nói của họ. Lâm chung 

khai  thị  là  nói  lời  nói  này,  không  nên  nói  thứ  khác, 

những lời khác họ không nghe lọt. Đây chính là chăm 

sóc họ chánh niệm phân minh. Chánh niệm là gì? Một 

lòng chuyên niệm A Di Đà Phật, nhất định không nên 

bị những âm cảnh hiện tiền này nhiễu loạn. Việc làm 

này  là  vô  lượng  công  đức!  Hàn  Quán  Trưởng  vãng 

sanh,  cảnh  giới  này  rất  ít,  vẫn  là  có  hai  lần.  Đây  là 

những kinh nghiệm mà chúng ta trải qua số lần ít nhất. 

Bà  có  hai  lần.  Khi  bà  vừa  nói  chuyện,  chúng  tôi  lập 

tức  cắt  ngang,  nói:   “Không  nên  để  ý  họ!” .  Bà  nói: 

 “Được” . Tôi bảo bà niệm Phật theo chúng tôi, bà liền 

niệm Phật theo chúng tôi. 

191 



 Cho dù là người thiện hay người ác, là oan gia 

 hay  quyến  thuộc,  một  mực  không  để  ý.  Nếu  như 

 thấy các vị Phật Bồ Tát khác cũng không nên để ý 

 đến họ, chỉ luôn luôn niệm A Di Đà Phật. Khi A Di 

 Đà  Phật  hiện  tiền  mới  có  thể  đi  theo  Ngài.  Nếu 

 không phải A Di Đà Phật, mà là Phật Bồ Tát khác 

 hiện tiền thì đều không nên đi theo họ. Đây là nhắc 

 nhở họ giữ chánh niệm. 

Nếu như không có một thiện hữu bên cạnh chăm 

sóc,  khi  họ  thấy  những  oan  gia  trái  chủ  này  hoặc  là 

khởi lên tâm quyến luyến, không thể buông bỏ, họ đau 

khổ,  hoặc  giả  khởi  lên  ác  niệm  tà  kiến,  hoặc  giả  là 

phát  cuồng  thì  tướng  ác  hiện  tiền,  thảy  đều  là  điên 

đảo, khổ không nói ra lời, làm sao mà họ không đọa 

vào ba đường ác chứ? Đừng nói vãng sanh, mà hai cõi 

trời người họ cũng không có được, cho nên chúng ta 

phải nhận thức rõ ràng. 

Phàm  phu  vãng  sanh  không  phải  dựa  vào  chính 

mình, mà hoàn toàn dựa vào bổn nguyện thần lực gia 

trì  của  A  Di  Đà  Phật.  Chúng  ta  nhất  tâm  xưng  niệm 

cũng phải cầu Phật gia trì. Phật không gia trì, chúng ta 

192 



nhất  tâm  cũng  không  cách  gì  thành  tựu.  Muốn  tâm 

không điên đảo thì càng phải cầu Phật gia trì. Không 

chỉ như thế, chúng ta học giáo, tôi thường hay nói với 

các đồng tu, nếu chúng ta muốn xem hiểu được Kinh 

giáo, muốn có thể thâm nhập, dựa vào chính mình thì 

không thể, nhất định phải dựa vào sự gia trì của Phật. 

Chúng ta ở trên giảng đài, có thể đem Kinh giáo giảng 

được rõ ràng, giảng được tường tận, cũng không phải 

là  năng  lực  của  chính  mình,  không  có  được  bổn 

nguyện gia trì của A Di Đà Phật thì không thể nào, bởi 

vì  chúng  ta  là  phàm  phu  thấp  hèn.  Đồng  một  đạo  lý 

này, đại chúng ở trong giảng đường của chúng ta nghe 

Kinh có thể hiểu được rõ  ràng, nghe được tường tận, 

nghe được hoan hỉ như nhau, cũng là nhờ Phật lực gia 

trì. 

Pháp môn này là pháp môn nhị lực, nhờ vào Phật 

lực gia trì là phần nhiều hơn. Chúng ta chính mình chỉ 

đầy đủ tin sâu nguyện thiết, y giáo phụng hành, chỉ có 

thể làm đến được những việc này, còn những thứ khác 

thì hoàn toàn đều là nhờ Phật lực. Điều này nhất định 

chúng ta phải nhận biết rõ ràng, vạn nhất  không nên 

hiểu lầm chính ta có được năng lực này, liền sanh ra 

193 



















































































































cống  cao  ngã  mạn,  trái  lại  đem  pháp  môn  thù  thắng 

không  gì  bằng,  ngay  một  đời  thành  tựu  bỏ  lỡ  qua. 

Người  niệm  Phật  không  chỉ  chính  mình  phải  tiến  tu 

mà  phải  nhờ  vào  Phật  lực,  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày, tâm tâm niệm niệm không trái với giáo 

huấn của Phật Đà, cũng phải nương vào Phật lực gia 

trì thì chúng ta mới không bị cảnh duyên thế gian này 

mê hoặc. Chúng ta như vậy mà cầu Phật. 

Xem  qua  các  tôn  giáo  khác,  các  tôn  giáo  khác 

cũng cầu thần, cầu thượng đế bảo hộ. Muốn không bị 

ma quỷ nhiễu loạn, không bị ngoại cảnh dao động, họ 

cũng phải cầu thần, cầu thượng đế bảo hộ gia trì họ. 

Cách làm cách nghĩ  này chính xác, chắc chắn không 

có  sai  lầm.  Phàm  phu  chúng  ta  nếu  không  được  oai 

đức gia trì của Phật Bồ Tát và chư thần, nếu chỉ dựa 

vào thành tựu của chính mình thì chắc chắn không thể 

nào, nhất là hiện tại ở vào Thời kỳ Mạt Pháp, nghiệp 

tập  của  chúng  ta  sâu  nặng,  sức  mê  hoặc  của  cảnh 

duyên  bên  ngoài  quá  mạnh.  Cho  nên  chúng  ta  cầu 

Phật  Bồ  Tát,  cũng cầu  thần  hộ  pháp  đến  giúp  chúng 

ta, hy vọng tâm của chúng ta không điên đảo, hy vọng 

chúng ta chân thật đạt được “nhất tâm xưng niệm”. 

194 





(VCD 139) 

7Kinh văn:  "Lâm thọ chung thời, ngã dữ chư 

Bồ Tát chúng nghinh hiện kỳ tiền, Kinh tu du gian, 

tức  sanh  ngã  sát,  tác  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  bất 

đắc thị nguyện, bất thủ chánh giác".   

Đây  là  nguyện  thứ  hai  mươi:  "Lâm  chung  tiếp 

dẫn  nguyện",  tôi  đã  giới  thiệu  với  các  bạn  hôm  qua. 

Hôm nay chúng ta lại xem tiếp. Ý nghĩa tinh túy nhất 

trong nguyện này của những vị Đại đức xưa, chúng ta 

phải đọc nhiều. Trong "A Di Đà Kinh Viên Trung Sớ" 

của Đại Sư U Khê có một đoạn nói, chúng sanh Thế 

giới Ta Bà (chính là chỉ thế giới này của chúng ta) tuy 

là  có  thể  niệm  Phật,  thế  nhưng  phiền  não  không  thể 

đoạn,  hay  nói  cách  khác,  phiền  não  xen  tạp  chánh 

niệm,  phiền  não  làm  phá  hỏng  đi  chánh  niệm  của 

chúng ta. Sự việc này chúng ta không thể không lưu ý, 



7 Bắt đầu đĩa 139 

195 



không thể không xem trọng, bởi vì chúng ta biết rõ là 

cơ  hội  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

không  dễ  gì  có  được,  chân  thật  là  người  xưa  đã  nói 

 "vô  lượng  kiếp  đến  nay,  hy  hữu  khó  gặp" .  Chúng  ta 

ngay trong một  đời này, được thân người, nghe Phật 

pháp, đây là việc hy hữu, cho nên chúng ta phải trân 

trọng cơ hội này, vạn nhất không nên bỏ lỡ đi cơ hội 

này. Chúng ta luôn quá lơ là. Người bỏ qua cơ hội này 

thật là quá nhiều, không phải nói người thông thường. 

Người  chưa  tiếp  xúc  Phật  pháp,  hay  người  không  tu 

pháp môn niệm Phật, chúng ta không cần phải nói tới. 

Người đã gặp được pháp môn niệm Phật cũng có tâm 

muốn cầu vãng sanh, ngày ngày đọc "Kinh Vô Lượng 

Thọ",  đọc  "Kinh  Di  Đà",  tại  vì  sao  không  thể  vãng 

sanh? Tỷ lệ vãng sanh thật là quá kém. Năm xưa, lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói:  "Một vạn người niệm 

 Phật,  chân  thật  vãng  sanh  chỉ  có  hai,  ba  người" . 

Niệm Phật không thể vãng sanh chính là để cơ hội quá 

tốt này bỏ lỡ qua ngay trước mặt, nguyên nhân sai lầm 

là phiền não không thể khắc phục. Có được cơ hội này 

không  dễ  dàng,  nhưng  mất  đi  rất  dễ  dàng.  Chúng  ta 

phải  làm  thế  nào  để  khắc  phục  phiền  não?  Thực  tế 

196 



chúng ta không có năng lực. Đại Sư U Khê nói, người 

khi  lúc  lâm  chung  chánh  niệm  hiện  tiền,  tâm  không 

điên đảo, đây không phải là sức mạnh của chính mình, 

mà  hoàn  toàn  nương  vào  từ  bi  cứu  tế  của  A  Di  Đà 

Phật. Tuy chính mình không thể được chánh niệm, thế 

nhưng  khi  lâm  chung  chánh  niệm  hiện  tiền,  có  thể 

được tâm không điên đảo thì liền vãng sanh. Sự việc 

này chúng ta có thể may mắn được hay không? Nhất 

định  không  được!  Những  người  này  làm  sao  có  thể 

đạt được, chúng ta có suy nghĩ cặn kẽ hay không? Họ 

tu  phước  mà  được.  Tu  phước  gì  vậy?  Đoạn  ác  tu 

thiện. Điểm này họ chân thật làm đến được, làm được 

có thành tích, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, cả đời tu 

phước. Cho nên cổ đức thường hay nói với chúng ta, 

nhất  là các  Tổ sư Đại  đức trong nhà Phật dạy chúng 

ta,  cả  đời  tu  phước,  không  nên  hưởng  phước,  để 

phước báo lưu lại sau cùng khi lâm chung mới hưởng. 

Khi lâm chung hưởng cái phước gì vậy? Tâm không 

điên đảo, chánh niệm hiện tiền, đó là phước báo lâm 

chung. 

Khi  sắp  lâm  chung,  người  muốn  vãng  sanh  cần 

phải chuẩn bị ba điều kiện. Điều kiện thứ nhất chính 

197 



là đầu óc họ rất rõ ràng, không chút mê hoặc nào. Sự 

việc này khó, rất không dễ dàng. Chúng ta chính mình 

có thể bảo đảm tương lai khi  chết, khi lâm chung rõ 

ràng tường tận, thông suốt thấu đáo chăng? Đây là đại 

phước đức. Có đại phước đức thì có thể có đại nhân 

duyên,  liền  sẽ  có  tăng  thượng  duyên.  Không  có  đại 

phước  đức,  cái  nhân  duyên  này  liền không  có.  Nhân 

duyên là gì? Khi sắp lâm chung gặp thiện tri thức giúp 

bạn  trợ  niệm.  Cho  nên,  đối  với  phàm  phu  học  Phật 

như chúng ta mà nói, trợ niệm là vô cùng quan trọng. 

Trợ niệm vào lúc nào? Khi người bệnh trở bệnh 

nặng, vào lúc nguy cấp, thế nhưng thần trí của họ phải 

rõ ràng, vào lúc này giúp họ trợ niệm. Sau khi họ dứt 

hơi rồi, sự trợ niệm này tốt nhất có thể kéo dài 12 giờ 

đồng hồ, chí ít cũng phải giúp họ trợ niệm 8 giờ đồng 

hồ, đây là trợ niệm thông thường. Có đồng tu nói với 

tôi là họ đến Tăng Nghi Quán để trợ niệm. Tôi nói đó 

không  phải  trợ  niệm,  mà  đó  là  đi  siêu  độ.  Khi  trợ 

niệm,  người  bệnh  nhất  định  phải  ở  nhà,  ở  trong  nhà 

của họ mà trợ niệm, họ vãng sanh ở trong bệnh, không 

thể nào ở Tăng Nghi Quán trợ niệm. Tăng Nghi Quán 

là siêu độ, đó là Phật sự siêu độ, không phải trợ niệm, 

198 



chúng ta cần phải phân biệt rõ ràng. Khi trợ niệm là 

người bệnh vẫn còn chưa dứt hơi thở, lúc này là thời 

khắc  quan  trọng,  thiện  tri  thức  ở  bên  cạnh  chăm  sóc 

cho họ, không để họ mất đi chánh niệm. Chánh niệm 

chính là nhất tâm theo mọi người niệm Phật, một lòng 

một dạ cầu sanh Tịnh Độ. Người khi sắp lâm chung, 

cả đời họ tạo tác nghiệp thiện ác, vào lúc này thảy đều 

sẽ hiện tiền, cho nên chúng ta thấy qua rất nhiều người 

bệnh, diễn biến ra trong lúc bệnh, năm - ba ngày trước 

lâm  chung,  hoặc  giả  là  một  tuần  lễ  trước  lúc  lâm 

chung  sẽ  có  hiện  tượng  này.  Họ  thấy  rất  nhiều  thân 

bằng  quyến  thuộc  trong  nhà.  Họ  nói,  họ  thấy  người 

này đến rồi, đang ở ngoài cửa; người kia ở chỗ nào đó, 

họ nhìn thấy được. Họ nói ra đều là thân bằng quyến 

thuộc đã chết. Trên "Kinh Địa Tạng" nói rất rõ ràng, 

đây gọi là âm cảnh hiện tiền, cảnh giới này rất không 

tốt. Có phải là người thân quyến thuộc của họ không? 

Không phải! Đó là oan gia trái chủ của họ biến hiện ra 

hình dáng thân bằng quyến thuộc đến mê hoặc họ, đến 

dẫn  họ  đi.  Sau  khi  dẫn  đi  thì  tính  sổ  để  báo  thù. 

Những việc này trên "Kinh Địa Tạng" đều đã nói. 

199 



Phàm  hễ  có  hiện  tượng  này  thì  thiện  hữu  ở  bên 

cạnh phải lập tức nhắc nhở họ không nên để ý, không 

quản đến những người đó, không quan tâm đến những 

người đó, nhắc nhở họ thành thật niệm Phật. Ý niệm 

của họ vừa chuyển thì cảnh giới đó của họ liền không 

còn. Cho nên, khai thị khi lâm chung chỉ là những câu 

nói như vậy. Vào lúc đó không thể đọc Kinh, vì Kinh 

văn quá dài, càng tụng đầu óc của họ càng loạn, vậy 

thì đáng lo. Cũng không thể nói những lời gì khác, chỉ 

có một câu, bất kể họ thấy được ai, bảo họ không nên 

để  ý  đến,  mà  chỉ  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh 

Độ, A Di Đà Phật đến thì theo Ngài đi, còn nếu không 

phải  A  Di  Đà  Phật,  cho  dù  là  Phật  Bồ  Tát  nào  cũng 

không nên để ý đến, không nên quan tâm đến họ. Lâm 

chung  chỉ  khai  thị  mấy  câu  nói  như  vậy.  Hộ  trì  cho 

người  bệnh,  phải  hộ  trì  mấy  ngày,  chỉ  mấy  câu  nói 

như vậy, ngày đêm không thể gián đoạn, mỗi giờ mỗi 

phút nhắc nhở họ, hộ trì chánh niệm của họ. Được vậy 

thì  người  này  liền  có  phước  báo,  có  thiện  tri  thức  ở 

bên cạnh nhắc nhở, cắt đứt vọng niệm của họ, cắt đứt 

mê  hoặc  của  oan  gia  trái  chủ,  giúp  đỡ  họ  đề  khởi 

chánh  niệm,  theo  mọi  người  cùng  nhau  niệm  Phật. 

200 



Khi họ không thể niệm, khi thể lực yếu thì họ có thể 

lắng  nghe,  hoặc  giả  chúng  ta  thấy  môi  của  họ  mấp 

máy, việc này là quan trọng. Sau khi vãng sanh thông 

thường đều có tướng lạ rất tốt. 

Tướng lạ này có thể đoán định họ vãng sanh hay 

không?  Không  chắc  chắn.  Ngoài  tướng  lạ  ra,  nếu 

chính họ nói  “A Di Đà Phật đến rồi, tôi thấy được A 

 Di Đà Phật, A Di Đà Phật đến tiếp dẫn tôi” , đó mới 

là chân thật vãng sanh. Nếu như ngay trong thời gian 

trợ niệm, họ không hề nói có Phật đến, xem thấy Phật 

rồi,  xem  thấy  Quán  Âm  Bồ  Tát,  vậy  thì  rất  khó  nói, 

thế  nhưng  chắc  chắn  không  đọa  ba  đường  ác.  Cho 

nên,  đời  sau  hưởng  phước  báo  trời  người  thì  vẫn  có 

tướng  lạ.  Phàm  hễ  có  tướng  tốt  thì  chắc  chắn  không 

đọa  ba  đường  ác,  tướng  đọa  ba  đường  ác  không  tốt. 

Trợ niệm nhất định phải kéo dài 12 giờ đồng hồ sau 

khi họ dứt hơi thở, đây gọi là trợ niệm. Điều kiện cơ 

bản là chính bản thân họ nhất định phải tu phước, vì 

không  có  phước  báo,  lâm  chung  thần  trí  không  rõ 

ràng, không nhận biết thân bằng quyến thuộc, vậy thì 

rất  khó  khăn,  vô  cùng  khó  khăn.  Đối  với  những 

trường hợp này chúng ta cũng vẫn phải trợ niệm cho 

201 



họ, có trợ niệm tốt  hơn  là không trợ  niệm,  còn vãng 

sanh hay không thì thật là khó nói. Thế nhưng cho dù 

họ đọa vào đường ác cũng sẽ giảm nhẹ thống khổ cho 

họ,  đây  là  khẳng  định.  Cho  nên  công  đức  trợ  niệm 

không thể nghĩ bàn. Người có phước báo, vào lúc này 

nhất định có Phật lực gia trì. Nguyện này là từ bi đại 

nguyện của Phật. Cho nên Phật lực gia trì bạn, vào lúc 

này  tâm  bạn  không  điên  đảo,  gìn  giữ  chánh  niệm, 

chánh niệm hiện tiền liền được vãng sanh. 

Đoạn  lời  nói  này  của  Pháp  sư  U  Khê.  Trong 

"Kinh  A  Di  Đà"  của  Đại  Sư  Huyền  Trang  dịch  và  ở 

trong  "Kinh  Bi  Hoa"  cũng  có  cách  nói  này.  Đại  Sư 

Huyền  Trang  đã  dịch  "Kinh  A  Di  Đà",  giảng  gọi  là 

"Xưng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh", cùng Đại 

Sư La Thập dịch là cùng một nguyên bản. Đại Sư La 

Thập dịch là dịch ý, Đại Sư Huyền Trang dịch là trực 

dịch. Hai bổn này hợp lại xem thì ý nghĩa rất rõ ràng, 

rất tường tận. 

Trong bổn dịch của Ngài Huyền Trang nói:  "Lâm 

 mạng  chung  thời,  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  dữ  kỳ  vô 

 lượng, Thanh Văn đệ tử, Bồ Tát chúng câu, tiền hậu vi 

202 



 nhiễu, lai trụ kỳ tiền, từ bi gia hữu, linh tâm bất loạn" , 

đặc biệt chú trọng ở hai câu phía sau. A Di Đà Phật từ 

bi  bảo  hộ  bạn,  tâm  của  bạn  sẽ  không  loạn,  cho  nên 

nhất tâm bất loạn. Sự việc chính là như vậy. Do đây 

có thể biết, người học Phật, cho dù học một tông phái 

nào, một pháp môn nào, điều kiện căn bản là tâm phải 

thiện,  ý  niệm  phải  thiện,  hành  vi  phải  thiện.  Trồng 

nhân thiện được quả thiện. Quả thiện chính là khi lâm 

chung thần trí rõ ràng, tín nguyện không suy, Phật lực 

gia trì. Bạn nói xem, quan trọng đến dường nào! Tất 

cả đều phải tu dưỡng lúc bình thường thì chúng ta mới 

chân thật nắm chắc. Người tâm hạnh bất thiện, khi sắp 

lâm  chung,  lâm  thời  ôm  chân  Phật,  vậy  không  đáng 

tin. Tất cả đều phải ở lúc bình thường dụng công phu, 

nhất  là  hiện  tại  thế  gian  tai  nạn quá nhiều.  Chúng  ta 

nhất  định  phải  có  một  quan  niệm  chính  xác.  Quan 

niệm này chắc chắn không phải là bi quan, mà là nhận 

rõ  sự  thật  của  hoàn  cảnh  chúng  ta,  nhất  định  không 

được tham sống sợ chết. Con người làm gì mà không 

chết?  Vấn  đề  là  sau  khi  chết  rồi  thì  đi  đến  nơi  nào? 

Nhất định không thể nói sau khi chết rồi thì tất cả đều 

203 



kết thúc. Lời nói này không chỉ là trong Phật pháp nói 

đó là sai lầm, mà tất cả tôn giáo đều nói đó là sai lầm. 

Con người có đời trước, có đời sau. Ở trên Kinh 

Phật  nói  được  rõ  ràng:   "Dục  tri  tiền  thế  nhân,  kim 

 sanh thọ giả thị" , ta đời trước làm những gì thì ngay 

đời này ta trải qua. Đây là quả báo. Có quả ắt có nhân. 

 "Dục tri lai thế quả, kim sanh tác giả thị",  muốn biết 

quả báo đời sau của ta ra sao thì ngay đời này xem tư 

tưởng,  ngôn  hạnh  của  chúng  ta.  Đây  là  tạo  tác.  Tạo 

nhân  thì  đời  sau  chịu  quả  báo.  Cho  nên  chân  thật  là 

người  thông  minh,  chân  thật  là  người  có  trí  tuệ,  biết 

được nhân sanh ngắn ngủi, nhất định phải nắm lấy cơ 

duyên làm việc tốt. Đây là người thông minh đệ nhất 

thế  gian.  Làm  việc  tốt  thì  tương  lai  có  quả  báo  tốt. 

Không  cần  nói  quả  báo  quá  cao,  chúng  ta  sanh  đến 

Trời  Dục  Giới,  sanh  đến  Trời  Đao  Lợi,  đây  không 

cao, một ngày của Trời Đao Lợi bằng một trăm năm ở 

nhân  gian  chúng  ta,  thọ  mạng  là  một  ngàn  tuổi.  Bạn 

nói xem, phước báo đó, nhân gian chúng ta làm sao bì 

được? Nhân gian sống 100 tuổi là hết mức, Trời Đao 

Lợi chỉ mới một ngày. Càng hướng lên trên phước báo 

càng lớn. Cho nên, mục tiêu của tất cả tôn giáo đều là 

204 



lên trời, điều này là có đạo lý. Chúng ta tại sao không 

ở ngay trong mấy mươi năm ngắn ngủi này tranh thủ 

cơ hội sanh thiên? 

Người  càng  thông  minh,  vậy  còn  cần  phải  có 

duyên  phận.  Nhân  duyên  thù  thắng hy  hữu  không  gì 

bằng là gặp được pháp môn Tịnh  Độ Phật  dạy. Việc 

này rất khó được. Cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, thọ mạng dài, không cách gì tính đếm được, cho 

nên gọi là Vô Lượng Thọ. Có người hoài nghi là Vô 

Lượng Thọ của Thế giới Tây Phương Cực Lạc vẫn là 

có lượng, có lượng thì phải làm sao? Không muốn đi 

nữa. Xin nói với các bạn, khi vãng sanh thì có lượng, 

vì sao vậy? Bạn sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư, cõi 

Phương Tiện Hữu Dư là có lượng, đến khi bạn nâng 

cấp đến cõi  Thật  Báo Trang Nghiêm thì  chân thật  là 

vô lượng. Cõi Đồng Cư, cõi Phương Tiện là vô lượng 

của  hữu  lượng,  cõi  Thật  Báo  là  vô  lượng  của  vô 

lượng.  Cõi  Thật  Báo,  trong  Đại  Thừa  nói  rất  nhiều, 

bạn chứng được báo thân rồi, báo thân thì hữu thỉ vô 

chung.  Trong  cõi  Đồng  Cư,  trong  cõi  Phương  Tiện, 

cái thân này có thỉ có chung, thế nhưng trong cõi Thật 

Báo thì có thỉ vô chung. Nếu như bạn không thích cõi 

205 



Phương Tiện Hữu Dư, cõi Phương Tiện Hữu Dư vẫn 

là có thỉ có chung, vậy bạn cầu cõi Thật Báo thì tốt, 

bạn cần phải gắng sức dụng công. Cõi Thật Báo phải 

niệm đến lý nhất tâm bất loạn. Cho nên, có rất nhiều 

người ngay đến tình hình trong cõi Tịnh Độ không hề 

làm cho rõ ràng, không hề làm cho tường tận, ở nơi đó 

hoài  nghi,  mà  nghi  là  chướng  ngại  lớn  nhất  của  Bồ 

Tát, vậy làm sao có thể thành tựu? Chân thật phải làm 

cho rõ ràng. 

Thế giới Cực Lạc cùng các cõi khác của chư Phật 

không  như  nhau.  Các  cõi  nước  chư  Phật  khác,  cõi 

Đồng Cư, cõi Phương Tiện đích thực thọ mạng là có 

lượng. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bốn độ là bình 

đẳng, bốn độ là đồng thời tồn tại, bốn độ là không có 

chướng ngại. Đây là siêu thắng không gì bằng của Tây 

Phương Tịnh Độ, siêu việt cõi nước chư Phật. Không 

làm  cho  rõ  ràng,  không  làm  cho  tường  tận,  tùy  tiện 

nghị  luận,  phá  hoại  lòng  tin  của  người  khác,  lỗi  lầm 

này  sẽ  rất  nặng.  Người  xưa  thường  nói:   "Thà  làm 

 động nước trăm sông, chứ không làm động tâm người 

 tu niệm" . Bạn phá hoại đi tín tâm của một người chân 

thật muốn cầu sanh Tịnh Độ, vậy còn gì bằng không? 

206 



Đây là đoạn pháp thân huệ mạng của người khác, lỗi 

lầm này rất sâu rất nặng. Chúng ta chỉ xem hiện tiền, 

có  rất  nhiều  đạo  tràng  niệm  Phật,  các  đồng  tu  niệm 

Phật vãng sanh đã làm kiến chứng cho chúng ta, làm 

chứng minh cho chúng ta niệm Phật vãng sanh là thật, 

không  phải  giả.  Mấy  năm  gần  đây,  ở  Cư  Sĩ  Lâm 

Singapore, những lão đồng tu vãng sanh, chúng ta đều 

thấy được tướng lạ, rất nhiều người biết trước giờ ra 

đi. Trong số đó có rất nhiều người tiếp nhận đề nghị 

của cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói với họ vào lúc nào thì 

vãng sanh, họ liền chọn lấy thời điểm đó. Loại  công 

phu này không phải là ngẫu nhiên. Những lão Bồ Tát 

này vãng sanh, nói với cư sĩ Lý Mộc Nguyên, sau khi 

họ đi rồi, hậu sự nhờ ông lo liệu. Mộc Nguyên liền nói 

với  họ:   “Vào  lúc  đó  tôi  phải  đi  ra  nước  ngoài  tham 

 học, vậy bà nhất định phải vãng sanh trước khi tôi đi, 

 không làm lỡ hành trình của tôi” . Họ liền chọn ngày 

vãng sanh vào trước mấy ngày hành trình của ông. Có 

nhiều  vị  thật  có  bản  lĩnh  này.  Đây  không  phải  giả, 

việc này chúng ta ở nơi đây chính mắt xem thấy. 

Điều  kiện  vãng  sanh  trên  Kinh  nói  được  rất  rõ 

ràng là “Tín-Nguyện-Hạnh”, chân tín thiết nguyện, nỗ 

207 



lực mà niệm Phật. Thế nào gọi là nỗ lực? Vạn duyên 

buông xả mới gọi là nỗ lực. Một mặt niệm Phật, một 

mặt  vẫn  còn  rất  nhiều  vướng  bận  trong  lòng,  vậy 

không  phải  là  nỗ  lực.  Nỗ  lực  là  thảy  đều  buông  xả. 

Thảy  đều  buông  xả  rồi,  có  chướng  ngại  công  việc 

không? Không chướng ngại công việc. Công việc vẫn 

làm bình thường, nhưng quyết không để ở trong tâm, 

cho nên công việc cũng có thể làm được rất tốt, làm 

rất nỗ lực, rất có trách nhiệm. Sau khi làm xong, trong 

tâm chỉ là A Di Đà Phật, sẽ không đem những sự việc 

này  để  vào  trong  tâm,  biến  thành  vọng  tưởng,  biến 

thành tạp niệm, biến thành chướng ngại, cho nên xen 

tạp chính là chướng ngại. Xen tạp không phải nói khi 

bạn  niệm  Phật  xen  tạp  ý  niệm,  mà  khi  không  niệm 

Phật, những sự  việc vướng bận trong lòng một  đống 

thì vẫn là xen tạp, tâm của bạn không thanh tịnh. Tâm 

tịnh thì cõi Phật tịnh. Cho nên nhất định phải ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày, trong công việc, trong 

giao tiếp qua lại, không đem những việc lặt vặt này để 

ở trong tâm, việc gì cũng làm, không có chướng ngại. 

Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói  “lý sự vô ngại, sự sự vô 

 ngại” . Muốn làm đến được vô ngại, không để ở trong 

208 



tâm thì vô ngại, để ở trong tâm thì chướng ngại. Trong 

tâm chỉ có A Di Đà Phật, chỉ có Thế giới Cực Lạc, chỉ 

có những lời giáo huấn trên Kinh điển dạy cho chúng 

ta, chúng ta y giáo phụng hành. Sự việc này, việc của 

người  nào  người  đó  làm.  Bạn  chân  thật  làm,  người 

khác có chướng ngại bạn được hay không? Không thể 

chướng ngại được, chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. 

Không hề có việc người khác chướng ngại  chúng ta. 

Tâm  của  bạn  phan  duyên  cảnh  giới  bên  ngoài,  cảnh 

giới bên ngoài mới có thể chướng ngại bạn. Tâm của 

bạn không phan duyên ngoại cảnh, đối với tất cả ngoại 

cảnh tùy duyên mà không phan duyên, cảnh giới bên 

ngoài không có chướng ngại đối với bạn. Cho nên sự 

việc  này,  chướng  ngại  là  ở  chính  mình,  không  thể 

trách  cảnh  giới  bên  ngoài.  Chúng  ta  nhất  định  phải 

hiểu  được.  Người  nào  có  thể  được  Bồ  Tát,  A  Di  Đà 

Phật từ bi bảo hộ, khiến tâm không loạn, chúng ta phải 

nghĩ  xem, sau đó bạn liền biết được làm thế nào  mà 

cầu. 

 "Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói" .  Ý  nghĩa 

này rất sâu, rất rộng. Phàm phu chúng ta, đa số người 

có  nghiệp  chướng  tập  khí  quá  nặng,  khởi  tâm  động 

209 



niệm  đều  là  phiền  não  làm  chủ,  ngã  kiến  đang  làm 

chủ, cách nghĩ của ta, cái thấy của ta, sự việc này liền 

phiền phức. Cứ tùy thuận vọng tưởng chấp trước của 

chính mình, vậy làm sao có thể thành công? Phải biết 

tính nghiêm trọng của sự việc này. Các đồng tu chúng 

ta, mỗi một người đều là vô lượng kiếp đến nay, đời 

đời kiếp kiếp đều đã từng học Phật, đều đã từng tu học 

qua pháp môn này. Vô lượng kiếp đến ngày nay vẫn là 

như thế này, tâm bệnh rốt cuộc sanh ra là ở chỗ nào? 

Sanh ra là ở ý niệm của cái "ta" quá mạnh. Ngay đời 

này của chúng ta vẫn là phạm phải cái tâm bệnh này, 

ở mọi lúc mọi nơi, ngay trong tất cả cảnh duyên, vẫn 

là  ta  làm  chủ,  ta  đứng  đầu,  chưa  từng  đem  cái  ta 

buông xả. Đây là một đại chướng ngại. Người chánh 

niệm hiện tiền thì chỉ có A Di Đà Phật, không có ta. 

Ngày ngày niệm A Di Đà Phật, đem “ta” đổi thành “A 

Di  Đà  Phật”,  con  người  này  thành  công.  Ngã  kiến 

được phá, ngã chấp tan nhạt thì mới có thể cảm ứng 

tương thông. 

Người  niệm  Phật  tâm  địa  từ  bi,  rộng  kết  thiện 

duyên  với  tất  cả  chúng  sanh,  tùy  phận  tùy  sức.  Khi 

không có sức lực thì hoan hỉ tán thán, đó chính là kết 

210 



pháp  duyên.  Khi  có  năng  lực  phải  tùy  phận  tùy  sức, 

thành  tựu  việc  tốt  cho  người.  Người  ta  làm  một  việc 

tốt,  việc  tốt  này  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  chúng  sanh, 

chúng ta có tiền thì dùng tài vật giúp đỡ họ; không có 

tiền,  chúng  ta  có  thời  gian,  chúng  ta  đi  làm  nghĩa 

công, dùng sức lực của mình giúp đỡ họ; nếu tuổi tác 

lớn rồi, làm nghĩa công không nổi thì hoan hỉ tán thán, 

dùng  thiện  niệm  giúp  đỡ  họ,  khen  ngợi  họ,  khích  lệ 

họ.  Đây  đều  là  hành  thiện,  đây  đều  là  làm  việc  tốt, 

cùng  đại  chúng  kết  pháp  duyên.  Tại  vì  sao  phải  làm 

như vậy? Khi vãng sanh, khi A Di Đà Phật đến nghinh 

tiếp, bạn sẽ xem thấy rất nhiều Phật, rất nhiều Bồ Tát, 

rất nhiều Thanh Văn, tại vì sao có nhiều đến như vậy? 

Do bạn đã kết được rất nhiều duyên. Nếu bạn không 

chịu  kết  duyên  với  người,  khi  lâm  chung  chỉ  thấy 

được A Di Đà Phật, người cùng đến với A Di Đà Phật 

không nhiều, chỉ mấy người, không phải rất nhiều rất 

nhiều, cho nên bình thường không kết thiện duyên với 

người khác thì sao được? Về việc kết duyên, lúc trước 

lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  thường  hay  căn  dặn  học  trò, 

pháp  duyên  của  thầy  rất  thù  thắng,  thầy  thường  hay 

211 



dạy  bảo  chúng ta  rộng kết  thiện  duyên,  mỗi  giờ  mỗi 

phút đừng quên. 

Trong "Kinh Bi Hoa" nói:  "Lâm chung chi thời, 

 ngã đương dữ đại chúng vi nhiễu, hiện kỳ nhân tiền, 

 kỳ nhân kiến ngã, tức ư ngã tiền, đắc tâm hoan hỉ, 

 dĩ kiến ngã cố, ly chư chướng ngại, tức tiện xả thân, 

 lai  sanh  ngã  giới" .  Những  câu  Kinh  văn  này  làm 

chứng  minh  rất  có  lực  cho  chúng  ta.  Người  khi  sắp 

lâm chung, tâm không điên đảo, chánh niệm hiện tiền, 

đích thực là A Di Đà Phật oai thần gia trì. Đây là bổn 

nguyện  của  A  Di  Đà  Phật.  Cho  nên,  người  khi  lâm 

chung nhất định không được sợ chết, vào lúc này mà 

tham  sống  sợ  chết  thì  đáng  lo.  Chúng  ta  người  học 

Phật trong thường ngày phải tạo thành một thói quen. 

Đại đức xưa dạy chúng ta phương pháp này tốt, chúng 

ta mỗi ngày khi nằm trên giường ngủ, liền nghĩ A Di 

Đà Phật đến tiếp dẫn ta. Ngày ngày nghĩ như vậy thì 

khi đến lúc lâm chung quả nhiên nghĩ được, A Di Đà 

Phật  đến  thật,  nghĩ  được  nhiều  năm  như  vậy,  cuối 

cùng cũng nghĩ ra được Ngài, trong lòng bạn sẽ không 

khiếp không sợ. Bình thường không có ý nguyện này, 

lúc đó A Di Đà Phật đến rồi thì lo sợ  “ta sắp phải chết 

212 



 rồi!” ,  vậy  thì  không  thể  được.  Khi  vọng  tưởng  này 

vừa khởi lên thì A Di Đà Phật liền đi, bạn liền đọa lạc. 

Bình  thường  phải  thường  hay  nghĩ,  buổi  tối  vừa  đi 

ngủ  thì  giống  như  chờ  chết  vậy,  cho  nên  không  sợ 

chết.  Niệm  Phật  đường  nhỏ  của  Đại  Sư  Ấn  Quang, 

ngay giữa chỉ treo một chữ “Chết”. Đại Sư Ngài viết, 

có thể thấy được Ngài không sợ chết, mỗi ngày Ngài 

thường  nghĩ  “chết”.  Thực  tế  mà  nói,  Đại  Sư  Ngài  là 

Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  của  Thế  giới  Tây  Phương  tái 

sanh,  hà  tất  phải  làm  ra  cách  làm  như  vậy?  Ngài 

không  phải  phàm  phu,  khai  thị  của  Ngài  là  dạy  bảo 

chúng  sanh  Thời  kỳ  Mạt  Pháp,  Ngài  là  thị  hiện  dạy 

chúng ta. Ngày ngày nghĩ tưởng  “ta sắp chết rồi”  thì 

thế duyên tự nhiên liền tan nhạt, liền buông xả, danh 

vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần  không  còn  nghĩ 

ngợi,  phải  quấy  nhân  ngã  cũng  không  còn  tính  toán, 

còn  có  gì  hay  để  mà  tính  toán?  Đây  là  một  phương 

pháp rất tốt, mỗi  giờ mỗi  phút nhắc nhở chánh niệm 

của  chính  mình.  Tổ  sư  dạy  chúng  ta  phương  pháp 

dụng ý rất sâu, biện pháp tốt nhất, chúng ta cũng phải 

biết học tập. 

213 



Phía sau "Kinh Bi Hoa" có một đoạn văn, khi so 

sánh  còn  sâu  hơn  một  chút.  Đoạn  văn  này  chúng  ta 

không xem thấy ở trong Tịnh Độ ba Kinh, đây là A Di 

Đà  Phật  nói.  Ngài  nói:   "Ngã  ư  nhĩ  thời,  nhập  vô  ế 

 Tam Muội" . Chữ “ế” này là chướng ngại. Vô ế Tam 

Muội chính là vô ngại Tam Muội. 

 "Dĩ Tam Muội lực cố, tại ư kỳ tiền, nhi vi thuyết 

 pháp,  dĩ  văn  pháp  cố,  tầm  đắc  đoạn  trừ,  nhất  thiết 

 khổ  não,  tâm  đại  hoan  hỉ,  kỳ  tâm  hoan  hỉ  cố,  đắc 

 bảo chân Tam Muội, dĩ Tam Muội lực cố, linh tâm 

 đắc niệm, cập vô sanh nhẫn, mạng  chung chi  hậu, 

 tất sanh ngã giới". 

Đoạn  Kinh  văn  này  có  thể  lấy  làm  bổ  sung  cho 

nguyện này của chúng ta. Đây là nói rõ Phật lực cùng 

nguyện lực của người vãng sanh, Phật là nguyện đến 

tiếp dẫn, chúng ta là cầu nguyện vãng sanh, đại dụng 

của hai loại nguyện lực này. Tam Muội là thiền định 

sâu thẳm. Trên Như Lai quả địa, định huệ của họ đều 

là  không  có  chướng  ngại,  trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm" 

gọi  là  pháp  giới  bốn  vô  ngại.  Bốn  loại  này  là   "lý  vô 

 ngại,  sự  vô  ngại,  lý  sự  vô  ngại,  sự  sự vô  ngại" .  Cho 

214 



nên  Phật  hiện  tại  ở  ngay  trước  mặt  chúng  sanh,  vì 

người cầu vãng sanh nói pháp, khuyến khích họ, khích 

lệ họ, công phu của họ thành thục rồi, vĩnh thoát luân 

hồi, dặn bảo họ, những Bồ Tát Thanh Văn đại chúng 

cùng đến với Phật, dị khẩu đồng âm dặn bảo họ. Vào 

lúc  này,  nguyện  vọng  cầu  sanh  của  họ  đạt  được, 

đương nhiên là tâm khai ý giải, nghiệp chướng phiền 

não tập khí bỗng chốc liền đoạn, cho nên họ được Bảo 

Chân  Tam  Muội.  Đây  là  nói  người  vãng  sanh.  Bảo 

Chân  Tam  Muội  cũng  có  cạn  sâu  khác  biệt  không 

đồng,  cho  nên  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực  Lạc,  quả  báo có  bốn độ  ba bậc  chín  phẩm  khác 

biệt. Thế nhưng đều có thể được Tam Bất Thoái, đều 

có thể được Vô sanh nhẫn. Việc này thật là bất khả tư 

nghì.  Đây  là  quả  báo  mà  những  người  tu  học  Đại 

Thừa  khác  mong  cầu  mà  cầu  không  được.  Niệm  bất 

thoái  chính  là  trên  Kinh  nói  A  Duy  Việt  Trí,  trong 

"Kinh  Di  Đà"  gọi  là  A  Bệ  Bạt  Trí.  Đây  là  cách  dịch 

khác nhau, nhưng là một sự việc, một cảnh giới. A Bệ 

Bạt Trí dịch là bất thoái chuyển. Phật ở trên Kinh nói 

với chúng ta, không thoái chuyển có ba loại. 

215 



BA LOẠI KHÔNG THOÁI CHUYỂN 

Trong "Di Đà Yếu Giải", Đại Sư Ngẫu Ích nói:  

   Loại thứ nhất là "Vị Bất Thoái". 

Vào dòng thánh, không đọa phàm phu. Đây là chỉ sơ 

quả  Tiểu  Thừa,  Bồ  Tát  Sơ  Tín  Vị  Đại  Thừa  Viên 

Giáo. Vị thứ này rất thấp. Kiến tư phiền não 88 phẩm 

kiến hoặc đoạn tận thì chứng được Tiểu Thừa Tu Đà 

Hoàn. Ở Đại Thừa Viên Giáo Sơ Tín Bồ Tát, Bồ Tát 

Sơ Tín Vị trí  tuệ cao hơn nhiều  so với  Tu Đà Hoàn, 

cao  minh  hơn  nhiều,  nói  đoạn  phiền  não  thì  bằng 

nhau, nhưng trí tuệ không như nhau. Hai loại đức này 

gọi là trí đức cùng đoạn đức; đoạn đức thì bằng nhau, 

trí đức không như nhau. Do đây có thể biết, chúng ta 

tu  hành  vô  lượng  kiếp,  trước  giờ  chưa  từng  chứng 

được quả vị này, cũng chính là nói vô lượng kiếp đến 

nay, trước giờ chúng ta đều không có biện pháp đem 

88 phẩm kiến hoặc đoạn tận, cho nên mới rơi vào mức 

này  của  ngày  nay.  Cũng  giống  như  đi  học  ở  trường 

học vậy, cũng rất dụng công, giống như ngày ngày đi 

học, mỗi lần đi thi đều không đủ điểm, trước giờ chưa 

216 



từng thi đạt, vậy thì không còn cách nào. Chúng ta tu 

học  vô  lượng  kiếp,  vô  lượng  kiếp  tham  gia  thi  cử, 

nhưng trước giờ chưa từng thi đạt, cho nên ngay đến 

tiểu học năm thứ nhất cũng không vượt qua, trước sau 

vẫn ở trường mầm non. Chúng ta làm là làm điều này. 

Ngay đời này gặp được pháp môn này, chúng ta phải 

cầu Phật lực A Di Đà Phật gia trì, giúp đỡ chúng ta, 

khiến chúng ta có thể chân thật thoát ly khổ ải. 

Nếu như chân thật đem 88 phẩm kiến hoặc đoạn 

tận, bạn liền chứng được vị bất thoái. Vị này là thánh 

vị. Có rời khỏi luân hồi hay không? Không có, vẫn ở 

sáu cõi. Thế nhưng người này thì chỉ có trời người hai 

cõi, quyết không đọa ba đường ác, bảo đảm không đọa 

ba  đường  ác.  Hơn  nữa,  hai  cõi  trời  người  còn  có  kỳ 

hạn, nhiều nhất là thiên thượng nhân gian qua lại bảy 

lần,  họ  liền  ra  khỏi  tam  giới,  thông  thường  gọi  là 

chứng quả A La Hán. Đại Thừa Bồ Tát là Bồ Tát Thất 

Tín Vị. Thất Tín Vị Bồ Tát bằng với Bích Chi Phật, A 

La Hán Tiểu Thừa, siêu việt sáu cõi luân hồi. Cho nên 

họ có kỳ hạn, họ sẽ không đọa lạc phàm phu, không 

còn đọa vào ba đường ác nữa. 

217 



   Loại thứ hai là "Hạnh Bất Thoái". 

Hằng   độ  sanh,  không  đọa  Nhị  thừa  địa.  Đây  là 

Bồ  Tát  sẽ  không  thoái  chuyển  đến  Tiểu  Thừa.  Độ 

chúng sanh, Bồ Tát độ chúng sanh không dễ dàng, Bồ 

Tát phải có tín nguyện kiên cố, tu học Lục độ. Trong 

Lục độ, từ trên sự mà nói, bố thí và nhẫn nhục là quan 

trọng nhất.  Tại  vì  sao  Bồ  Tát  có  thể  thoái  chuyển  đi 

làm Tiểu Thừa? Vì không thể nhẫn. Bạn phát tâm tốt, 

có  thiện  ý  giúp  đỡ  người  khác,  người  ta  hồi  đáp  lại 

bạn  là  gì?  Đem  bạn  xem  thành  người  ác.  Bạn  muốn 

giúp cho họ, trước tiên họ đánh dấu hỏi là bạn có ý đồ 

gì,  bạn  muốn  làm  với  cái  ý  gì?  Không  những  họ 

không  tiếp  nhận,  mà  họ  còn  muốn  nhục  mạ  bạn,  ức 

hiếp  bạn,  hãm  hại  bạn,  vậy  Bồ  Tát  làm  sao  có  thể 

không thoái tâm? Vừa thoái tâm thì liền rơi vào trong 

Nhị thừa. Cho nên, có thể kiên trì là Hạnh Bất Thoái. 

Bồ  Tát  nhận  biết  rõ  ràng  đối  với  chân  tướng  của  vũ 

nhân  sanh,  nhận  thức  thấu  triệt,  biết  được  một  số 

chúng sanh khổ nạn này đã từ vô lượng kiếp đến nay 

mê  hoặc  điên  đảo, ngay  trong  một  đời  này  rất  là  bất 

hạnh, rất đáng thương. Bất hạnh ở chỗ nào vậy? "Kinh 

Vô Lượng Thọ", Phật nói được rất rõ ràng:  "Tiên nhân 

218 



 bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả" . Cha mẹ 

của họ, trưởng bối của họ, họ gặp được những lão sư 

này  không  hề  dạy  bảo  họ  được  tốt,  chính  mình  lại 

không chịu cố gắng học tập, họ làm sao hiểu được đạo 

lý này? Đạo lý gì vậy? Tốt - xấu! Ngay đến tốt - xấu 

họ cũng không hiểu, bạn còn có thể trách họ sao? Sau 

cùng Phật nói:  "Thù vô quái tha" , vậy thì bạn không 

thể nào trách cứ họ được. 

Bồ Tát mới có thể không thoái tâm, có ác ý như 

thế  nào  đối  với  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  vẫn  là  không  thoái 

tâm. Đây mới gọi là Hạnh Bất Thoái. 





(VCD 140) 

8Chúng ta nghĩ lại xem, Bồ Tát phát tâm Bồ Đề, 

hành Bồ Tát đạo, không thể bởi vì chúng sanh khó độ 



8 Bắt đầu đĩa 140 

219 



mà  thoái  tâm .  Chúng  ta  chính  mình  nghĩ  lại  chính 

mình,  xem  chính  mình  có  thoái  tâm  hay  không? 

Thường có! Trong thuận cảnh sẽ thoái tâm, ham thích 

hưởng  thụ,  không  chịu  xả  bỏ;  trong  nghịch  cảnh, 

nghịch duyên cũng không dễ, thoái tâm, khó độ. Hảo 

tâm  đi  cứu  giúp  họ,  nhưng  vẫn  bị  họ  dùng  ác  ý  hồi 

báo , “thôi vậy, không làm nữa!”,  vậy là thoái tâm. Sự 

việc như vậy quá nhiều, quá nhiều. Cho nên, phải duy 

trì không thoái tâm thì thật khó. 

Chúng ta ở ngay trong 40 năm tu học không hề bị 

thoái tâm, được đắc lực là nhờ ngày ngày giảng Kinh, 

không có ý niệm thoái chuyển, đọc qua Phật Kinh lại 

nâng  cao  mình  lên.  Cho  nên,  đọc  Kinh  chính  là  thân 

cận Phật Bồ Tát. Cùng các đồng tu cùng nhau nghiên 

cứu  thảo  luận,  nghiên  cứu  thảo  luận  là  khai  trí  tuệ. 

Ngay trong nghiên cứu thảo luận là cổ vũ không nhỏ 

với chính mình, mới có thể giữ được bất thoái, mới có 

thể  ngày  ngày  đang  tiến  bộ.  Người  xưa  đã  nói  giáo 

học  tương  trường,  chúng  ta  thể  nghiệm  được.  Tại  vì 

sao Bồ Tát vĩnh vô gián đoạn vì tất cả chúng sanh mà 

diễn thuyết? Chúng ta tỉ mỉ  mà nghĩ lại cũng có đạo 

lý, vẫn là không vì chính mình, vì chúng sanh mới là 

220 



chân  thật  vì  chính  mình.  Nếu  không  vì  chúng  sanh 

ngày ngày giảng  Kinh thuyết pháp, họ liền thoái đọa 

vào Nhị thừa. Mỗi ngày vì đại chúng diễn thuyết, đạt 

được cổ vũ rất lớn, đạt được khích lệ rất lớn. Bồ Tát 

không  phải  vì  chính  mình,  mà  vì  mọi  người  diễn 

thuyết, tất nhiên là nghe Bồ Tát khác diễn thuyết. Nếu 

không  phải  giảng  Kinh  thì  nghe  Kinh,  làm  được 

không gián đoạn mới có thể bảo đảm duy trì Hạnh Bất 

Thoái. 

Chúng  ta  đọc  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  trong  đó  có 

câu:  "Văn huân thành chủng" , tôi cảm khái rất sâu sắc 

đối  với  bốn  chữ  này.Tôi  thể  hội  được  tất  cả  thất  bại 

của  những  người  tu  học  chính  là  thời  gian  huân  tập 

không  đủ.  Chúng  ta  đều  là  phàm  phu,  không  phải 

người tái sanh. Người mà một nghe ngàn ngộ đến đâu 

để tìm? Không tìm được! Nếu phàm phu muốn thành 

tựu, ngoài  "thinh huân thành chủng"  ra, không có biện 

pháp  thứ  hai.  Các  vị  xem  thấy  tôi  ngoài  những  việc 

bất  đắc dĩ  ra,  có ứng xử, có việc không thể thoát ra, 

nếu  không  mà  nói,  bất  cứ  người nào  giảng  Kinh,  tôi 

đều không hề bỏ qua, tôi nhất định đến nghe. Không 

chỉ là các vị học trò tập giảng Kinh tôi đến nghe, mà 

221 



các  tôn  giáo  khác  giảng  Kinh  tôi  cũng  đến  nghe. 

Không học  thì  không thể thành  tựu.  Bạn  chính  mình 

phải  có  thể  duy  trì  Vị  Bất  Thoái,  bạn  không  có 

phương  tiện  khéo  léo  thì  làm  sao  bạn  có  thể  làm 

được? Phương tiện khéo léo chỉ có nghe  Kinh, giảng 

Kinh,  ở  mọi  lúc  mọi  nơi  vì  người  diễn  nói,  không 

được  để  gián  đoạn.  Diễn  là  biểu  diễn,  làm  ra  kiểu 

dáng cho người xem. Khi ở một mình, không có người 

cũng  không  thể  nào  buông  lung.  Có  những  quỷ  thần 

mà  mắt  thịt  chúng  ta  không  thấy  được,  phải  làm  ra 

kiểu dáng cho quỷ thần xem. Quỷ thần cũng là chúng 

sanh,  phải  phổ  độ  chúng  sanh.  Đạo  tràng  này  của 

chúng  ta,  đồng  tu  phải  nên  tin  tưởng  là  có  quỷ  thần. 

Lầu  một,  lầu  hai  của  chúng  ta  hiện  tại  đang  phát 

truyền  hình  24  giờ  không  gián  đoạn,  đây  là  do  quỷ 

thần yêu cầu, họ yêu cầu được nghe Kinh. Cho nên cư 

sĩ Đỗ Mỹ Chiên nói được rất hay, cô khuyên các anh 

em của  cô nghe  Kinh:  “Các người không nghe  Kinh, 

 ngay đến quỷ cũng không bằng” . Lời nói này có đạo 

lý.  Ở  Cư  Sĩ  Lâm,  ngay  đến  quỷ  cũng  yêu  cầu  được 

nghe  Kinh,  nhưng  họ  không  cách  gì  đến  được  giảng 

đường này để nghe. Họ nói, ánh sáng của giảng đường 

222 



quá  mạnh,  khi  họ  đến  giảng  đường,  họ  cảm  thấy 

không  chịu  nổi,  cho  nên  yêu  cầu  chúng  ta  mở  phát 

băng đĩa giảng ở lầu một và lầu hai. Họ đều đang ở đó 

nghe, mắt thịt chúng ta không thể nhìn thấy họ. Nhất 

là vào ban đêm, chúng ta đi qua những nơi đó thì phải 

đi nhè nhẹ, không nên làm ồn họ, không nên cho rằng 

không có việc gì thì có thể lớn tiếng la hét, nhiễu loạn 

họ. Tâm của họ cũng rất từ bi, cho rằng các bạn không 

biết chuyện, bạn nhiễu loạn, họ cũng tha thứ bạn. Bạn 

thử  nghĩ  xem,  chúng  ta  làm  sai  sự  việc,  để  quỷ  thần 

tha  thứ  thì  thật  rất là  hổ  thẹn.  Cho nên  phải  giữ  tâm 

chân  thành,  cung  kính,  tuy  là  không  nhìn  thấy  họ, 

nhưng chúng ta cũng phải biết có không ít người đang 

ở nơi đó. 

   Thứ ba là "Niệm Bất Thoái". 

Trên Kinh thường nói niệm  "tâm tâm lưu nhập tát 

 bà khổ hải" . Lời nói này không dễ hiểu, cái gì gọi là 

Tát Bà khổ hải? Tát Bà Nhược là tiếng Phạn, ý nghĩa 

là  trí  tuệ  Bát  Nhã  tự  tánh,  người  xưa  phiên  dịch  là 

"nhất thiết chủng trí", trí tuệ mà Như Lai chứng đắc. 

Mỗi niệm cùng tương ưng với nhất thiết chủng trí thì 

223 



gọi là Niệm Bất Thoái. Chúng ta đem lời nói này nói 

rõ  một  chút  để  mọi  người  dễ  hiểu,  mỗi  niệm  tương 

ưng với tánh đức thì gọi là Niệm Bất Thoái. Khởi tâm 

động  niệm  trái  ngược  với  tánh  đức  thì  sai,  thì  thoái 

chuyển. Có lẽ có đồng tu muốn hỏi, cái gì là tánh đức? 

Chúng ta từ hai phương diện lý và sự mà nói. 

Ở ngay trong nhiều năm như  vậy, chúng ta đem 

giáo huấn của Kinh luận tổng kết thành hai mươi chữ: 

 "Chân  Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh 

 Giác, Từ Bi" , đây là từ trên lý mà nói;  "Nhìn Thấu, 

 Buông Xả, Tự Tại, Tùy Duyên, Niệm Phật" , đây là 

từ trên sự mà nói. Ở mọi lúc mọi nơi, với người, với 

việc,  với  vật,  tâm  niệm  của  chúng  ta  cùng  với  hai 

mươi chữ này tương ưng, đó chính là Niệm Bất Thoái. 

Không tương ưng cùng với hai mươi chữ này, bạn liền 

thoái chuyển. Hai mươi chữ này là tánh đức của chúng 

ta,  là  trí  tuệ  chân  thật  của  Như  Lai.  Việc  này  nói  ra 

mọi  người  liền  dễ  dàng  hiểu  được.  Tâm  chân  thành 

chắc chắn không tự gạt mình gạt người. Thế nhưng sự 

việc này rất khó, vì sao vậy? Chúng ta đều cho rằng 

tâm ta chân thành, ta không hề lừa gạt chính mình, ta 

cũng  không  lừa  gạt  mọi  người,  vậy  còn  cách  nào? 

224 



Tiên sinh Tăng Quốc Phiên ở trong bút ký đọc sách đã 

định nghĩa cho chữ  "thành"  rất hay. Ông nói như thế 

nào thì gọi là “thành”?  "Một niệm không sanh gọi là 

 thành" .  Trong  tâm  của  chúng  ta  khởi  lên  ý  niệm  thì 

liền  không  thành,  khởi  lên  ý  niệm   “tôi  rất  chân 

 thành”  thì đã không thành rồi, cho nên “thành” không 

dễ  dàng.  Tâm  “thành”  vừa  phát  thì  tâm  Bồ  Đề  liền 

hiện tiền. Thể của tâm Bồ Đề là tâm chí thành. Trong 

"Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh",  Thế  Tôn  nói  với 

chúng  ta,  dụng  của  tâm  Bồ  Đề  là  thâm  tâm,  tâm  hồi 

hướng,  phát  nguyện.  Cho  nên  tâm  chân  thành  vừa 

khởi lên, bạn chính là Bồ Tát, không phải Bồ Tát Sơ 

Tín  Vị,  bạn  là  Bồ Tát  Sơ  Trụ  Vị.  Viên  Giáo  Sơ  Trụ 

siêu  vượt  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật  rất  nhiều.  A  La 

Hán,  Bích  Chi  Phật  mới  là  Bồ  Tát  Thất  Tín  Vị,  tâm 

Bồ  Đề  chưa  phát.  Phát  tâm  Bồ  Đề  là  Viên  Giáo  Sơ 

Trụ Bồ Tát (sơ trụ là phát tâm trụ). Sơ Trụ Bồ Tát là 

thế nào vậy? Trên "Kinh Kim Cang" đã nói Sơ Trụ Bồ 

Tát, trong "Đại Thừa Khởi Tín Luận" cũng đã nói Sơ 

Trụ Bồ Tát. Do đây có thể biết, Sơ Trụ Bồ Tát đã phá 

được  bốn  tướng  rồi  (bốn  tướng  là  vô  ngã  tướng,  vô 

nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng); 

225 



bốn kiến là vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh 

kiến, vô thọ giả kiến cũng đã phá. Lìa tất cả tướng, tu 

tất  cả  thiện,  họ  chăm  chỉ  nỗ  lực  tu  lục  độ  vạn  hạnh, 

con người này là Niệm Bất Thoái, chúng ta làm được 

sao? 

Ngày  nay  chúng  ta  đọc  trên  Kinh  chính  là  Tam 

Bất  Thoái,  chúng  ta  mọi  thứ  đều  không  có  được, 

không  chỉ  là  Niệm  Bất  Thoái,  mà  ngay  đến  Vị  Bất 

Thoái  chúng  ta  cũng  không  có  được.  Cho  nên,  ngày 

nay chúng ta tu hành phải biết chính mình tu như thế 

nào. Chúng ta thì tiến tiến thoái thoái, tiến thì ít, thoái 

thì nhiều, không dễ gì; có được chút tiến bộ, gặp được 

ngoại duyên lập tức liền thoái chuyển, cho nên rất khó 

thành tựu. 

Tôi  khuyên  mọi  người  nghe  Kinh  là  có  chỗ  tốt 

cho mọi người, không phải có gì tốt cho tôi. Bạn phải 

nên biết, bạn không đến nghe Kinh, ở trong nhà dụng 

công  cũng  không  sai.  Ở  trong  nhà  dụng  công,  công 

đức kém rất xa so với đến nơi đây để nghe Kinh. Bạn 

ở  nơi  đây  nghe  Kinh  thì  được  Tam  Bảo  gia  trì.  Hơn 

nữa, người chân thật biết nghe Kinh, ở ngay trong một 

thời Kinh hai giờ đồng hồ này, bạn viên tu Giới-Định-

226 



Huệ tam học, tâm địa của bạn thanh tịnh, trí tuệ thêm 

lớn.  Bạn  chính  mình  đóng  chặt  cửa,  một  mình  dụng 

công thì không có trí tuệ. Bạn ở nơi đó tu học cái gì? 

Học ghi chép và hỏi. Bạn ở nơi  đó đọc sách, tìm rất 

nhiều tư liệu tham khảo, viết bút ký, viết bản thảo của 

bạn, đều là thứ của người, đông lấy một chút, tây nhặt 

một  miếng,  góp  nhặt  một  đống,  lại  bưng  ra  cúng 

dường  người  khác,  không  phải  từ  trong  tự  tánh  lưu 

xuất ra. Thế nào là từ tự tánh? Thường hay nghe Kinh. 

Nghe  Kinh  khai  trí  tuệ.  Cho  nên,  đóng  cửa  tự  làm 

 luôn  là  có  khuyết  điểm  rất  lớn.  Thế  nhưng  các  vị 

không  tin  tưởng.  Tôi  mấy  lần  đến  nơi  đây  để  nghe 

Kinh, xem thấy hai hàng ghế phía trước không có mấy 

người ngồi, cho nên đây là pháp khó tin. Chúng ta vẫn 

là tin tưởng chính mình, không tin tưởng Phật Bồ Tát, 

không tin tưởng giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. Khi 

tôi còn đang cầu học, không giống như thái độ của các 

bạn.  Tôi  là  rất  ưa  thích  nghe  Kinh,  bởi  vì  tôi  nghe 

Kinh tôi chính mình nghĩ đến, tôi cùng đạo tràng kết 

pháp duyên, cùng Pháp sư kết pháp duyên, cùng thính 

chúng kết pháp duyên, vì vậy pháp duyên của tôi thù 

thắng. Đóng cửa lại, chính mình ở trong nhà làm thì 

227 



không  thể  kết  được  cái  duyên  này.  Hơn  nữa,  nghe 

Kinh, Kinh này tôi cũng sẽ biết giảng. Tôi giảng kém 

xa so với người giảng kia, tôi ở đạo tràng làm chúng 

ảnh  hưởng,  liền  được  Tam  Bảo  hộ  niệm,  long  thiên 

thiện thần ủng hộ. Tôi hiểu rõ, cho nên tôi nắm chặt 

cơ  duyên  này,  quyết  định  không  chịu  bỏ  rơi.  Tại  vì 

sao  bạn  không  chịu  làm  như  vậy?  Vì các  bạn  không 

hiểu, các bạn không thấu triệt, không biết được “nghe 

 Kinh  là  lễ  tán  chư  Phật  Như  Lai,  nghe  Kinh  là  rộng 

 độ  tất  cả  chúng  sanh,  nghe  Kinh  là  chân  thật  cúng 

 dường Tam Bảo” . 

Pháp sư sơ học ở trên bục giảng  Kinh xem thấy 

bên dưới có rất nhiều người, đây là một cổ vũ đối với 

họ,  thêm  lớn  tín  tâm  cho  họ,  cũng  là một  áp  lực  đối 

với họ, buộc họ phải giảng hay. Họ không giảng hay 

thì  lần sau người  ta không đến. Cho nên, đây là  một 

cổ vũ đối với họ, công đức đó thì không nhỏ. Người 

nghe Kinh cũng phải giúp đỡ pháp sư. Pháp sư không 

tệ là có tiến bộ, thì ngày ngày đến; xem thấy pháp sư 

không  có  tiến  bộ  thì  lần  sau  không  đến,  để  giảng 

đường trống không, để họ quay về giác ngộ. Việc này 

là  thưởng  phạt  đối  với  pháp  sư, pháp sư  lập  tức  liền 

228 



thấy ra được.  “Bạn thật dụng công thì tôi ngày ngày 

 đến  nghe  Kinh,  ngày  ngày  đến  ủng  hộ.  Nếu  bạn  có 

 thoái  bước  thì  tôi  không  đến,  mọi  người  cũng  sẽ 

 không  đến” .  Cho  nên  chúng  ta  phải  bồi  dưỡng  pháp 

sư, thành tựu Phật pháp. 

Tam Bất Thoái ở thế giới Ta Bà của chúng ta mà 

nói, Vị Bất  Thoái  Tiểu  Thừa là sơ quả Tu Đà Hoàn, 

Đại Thừa Thông Giáo là thuộc về Kiến Địa, Biệt Giáo 

là Sơ Trụ, Viên Giáo là Sơ Tín Vị Bồ Tát, đây đều là 

Vị Bất Thoái. Hay nói cách khác, họ đều là đoạn Tam 

giới 88 phẩm kiến  hoặc. Hạnh Bất  Thoái trong Tạng 

Giáo không có, trong Tiểu Thừa không có. Bồ Tát Đại 

Thừa Thông Giáo, Bồ Tát Biệt Giáo Thập Hồi Hướng, 

Bồ  Tát  Viên  Giáo  Thập  Tín  Vị,  đây  là  Hạnh  Bất 

Thoái. Cho nên, trí tuệ của Bồ Tát Thập Tín Vị, người 

Nhị thừa không thể sánh. Những người này học rộng 

nghe nhiều, thân cận thiện hữu. 

Niệm Bất Thoái, vị này cao, bởi vì tâm hạnh của 

họ  ở  mọi  lúc  mọi  nơi  đều  tương  ưng  với  tánh  đức. 

Đây  là  Sơ  Địa  Bồ  Tát  của  Biệt  Giáo.  Viên  Giáo  Sơ 

Trụ,  trong  Thông  Giáo  không  có.  Đây  là  đại  ý  của 

Tam Bất Thoái. Chúng ta tường tận, chúng ta phải học 

229 



tập.  Vị  Bất  Thoái,  quả  vị  khó,  chứng  quả  khó,  đoạn 

phiền  não  khó,  thế  nhưng  Đại  Thừa  có  phương  tiện. 

Phương  pháp  đoạn  phiền  não  của  Đại  Thừa  so  với 

người  Tiểu  Thừa  thì  thuận  tiện hơn  nhiều.  Đại  Thừa 

Viên Giáo nhất là thuận tiện, hơn nữa mau chóng. Đại 

thừa Viên Giáo bắt tay vào từ chỗ nào? Mở rộng tâm 

lượng. 

Cho  nên  từ  căn  bản  mà  tu,  tu  từ  căn  bản,  nó 

không phải là cành lá.Tu từ căn bản thì nhanh và hiệu 

quả thù  thắng, nhất là "Hoa Nghiêm".  Cho nên pháp 

môn  nào  là  nhanh  thành  Phật  nhất?  Học  "Hoa 

Nghiêm" là nhanh nhất. Đây là thật, không phải là giả. 

"Hoa Nghiêm" đến sau cùng niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ, đây là được cứu cánh viên mãn. Nếu như không 

cầu sanh Tịnh Độ, quả vị mà họ chứng được là quả vị 

Bồ Tát, đó là Bồ Tát của Thế giới Hoa Tạng, Bồ Tát 

Viên Giáo, cũng chính là Viên Giáo 51 giai đoạn. Đặc 

biệt  là  Bồ  Tát  Thập  Tín  Vị  rất  dễ  dàng  chứng  đắc, 

kiến tư phiền não rất dễ dàng đoạn dứt. Đó chính là ý 

niệm của họ vừa chuyển, họ không vì chính mình, mà 

vì  tất  cả  chúng  sanh.  Sống  ở  thế  gian  này  là  vì  ai? 

Không  phải  vì  chính  mình,  vì  chúng  sanh  mà  sống, 

230 



chân  thật  có  thể  làm  đến  được  “tự  khiêm  mà  tôn 

 người” . Bởi vì tu của "Kinh Hoa Nghiêm" là Bồ Tát 

Văn Thù và Bồ Tát Phổ Hiền, hai vị Bồ Tát này làm 

đại  biểu.  Văn  Thù  dạy  chúng  ta  mười  “Ba  La  Mật”. 

Lục  độ,  Bát  Nhã  độ  triển  khai  là  quyền  trí,  giúp 

"phương  tiện,  nguyện,  lực,  trí",  còn  Bát  Nhã  Ba  La 

Mật là thật trí. Năm độ phía trước là như nhau, là trên 

sự mà tu. Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta phát tâm, mở 

rộng  tâm  lượng,  dùng  tâm  lượng  của  Như  Lai  để  tu 

mười “Ba La Mật” của Bồ Tát, cho nên họ rất nhanh 

khế nhập vào cảnh giới Hoa Nghiêm (cảnh  giới Hoa 

Nghiêm chính là 51 vị Bồ Tát). 

Ngày nay, khó khăn lớn nhất của chúng ta là khởi 

tâm động niệm đều có ngã,  “lợi ích của ta, chỗ tốt của 

 tôi” , cho nên kiến tư phiền não vĩnh viễn không đoạn 

dứt.  Ý  niệm  của  Bồ  Tát  trên  hội  "Hoa  Nghiêm"  đã 

chuyển đổi, họ không có ta, chỉ có lợi ích của chúng 

sanh, lợi ích của Phật pháp, lợi ích của chư Phật Như 

Lai  giáo  hóa  chúng  sanh,  họ  không  có  chính  mình, 

cho nên ngã chấp của họ đoạn dứt rất nhanh, họ không 

có ngã. Không những kiến hoặc đoạn dứt, mà tư hoặc 

cũng không còn, phải quấy nhân ngã tham sân si mạn 

231 



thảy  đều  không  còn,  vậy  làm  sao  mà  họ  không  vào 

cảnh giới Hoa Nghiêm? Chỉ cần có cái ý niệm “ngã” 

này thì họ không vào được. Cho nên, Phật pháp càng 

cao cấp thì càng dễ tu. Cao cấp là từ căn bản mà bắt 

tay vào, trực tiếp thẳng vào, phá đi vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chúng ta. 

Trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  bạn  đã  xem  thấy, 

chúng  Bồ  Tát  thì  không  nói,  hiện  tại  chúng  ta  đọc 

phần đầu, tổng cộng có hơn 40 loại (ngày nay chúng 

ta gọi là chủng tộc, tộc loại) khác nhau đều là hóa thân 

của chư Phật Như Lai. Phương pháp giáo học này của 

Ngài  cao  minh.  Ngài  không  phải  quyền  xảo  phương 

tiện, mà Ngài là phương tiện chân thật, để chúng ta ở 

ngay trong đây thể hội được, tất cả người, tất cả việc, 

tất cả vật đều là chư Phật Như Lai hóa hiện. Chúng ta 

không  cung  kính  đối  với  một  người,  chính  là  không 

cung  kính  đối  với  Phật.  Chúng  ta  không  có  trách 

nhiệm  đối  với  sự  việc  này,  chính  là  không  có  trách 

nhiệm đối với Phật. Chúng ta không cung kính đối với 

vật, cũng là không cung kính  đối với Phật. Cho nên, 

Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta  "lễ kính chư Phật" . Ở 

ngay  trong  mắt  của  người học  "Hoa  Nghiêm",  tất  cả 

232 



người, tất cả việc, tất cả vật đều là Tỳ Lô Giá Na Như 

Lai. Lời nói này là sự thật, vạn lần chính xác. Tỳ Lô 

Giá  Na  là  pháp  thân.  Danh  hiệu  này  là  tiếng  Phạn, 

dịch thành ý Trung văn là  "biến nhất thiết xứ" . Tất cả 

người là Tỳ Lô Giá Na, tất cả súc sanh cũng là Tỳ Lô 

Giá Na, tất cả quỷ thần vẫn là Tỳ Lô Giá Na, vậy mới 

gọi là  “lễ kính chư Phật” . Chúng ta đối với chư Phật 

Như Lai thì không gọi là bố thí, mà gọi cúng dường. 

Dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  cúng  dường  tất  cả 

chư  Phật  Như  Lai,  đó  là  người  học  "Hoa  Nghiêm", 

vậy  làm  sao  có  thể  có  tâm  khinh  mạn,  có  tâm  cao 

thấp? 

Ngày  nay  chúng  ta  học  "Kinh  Hoa  Nghiêm" 

nhưng không  vào  được  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  là  do 

nguyên nhân gì? Chúng ta dùng tâm luân hồi, cho nên 

không vào được cảnh giới Hoa Nghiêm. Cần phải xả 

tâm  luân  hồi,  phát  tâm  Bồ  Đề  thì  bạn  liền  vào  cảnh 

giới. Hay nói cách khác, buông bỏ tự tư tự lợi, chúng 

ta mới có thể được độ. Nếu không thể xả bỏ đi tự tư tự 

lợi, mỗi niệm vẫn là vì tự tư tự lợi thì vĩnh viễn rớt lại 

ở ngoài cửa Đại Thừa, không chỉ Đại Thừa, mà Tiểu 

Thừa  cũng  không  bước  vào  được.  Cho  nên,  sơ  quả 

233 



Tiểu Thừa bạn cũng không có phần, bạn còn có cái gì 

để ngạo mạn chứ? Tự cho là đúng, cuồng vọng tự đại, 

chư Phật Bồ Tát không xem trọng bạn, thiên long quỷ 

thần không xem trọng bạn. Chúng ta đọc Kinh, những 

chỗ  này  phải  tỉ  mỉ  mà  thể  hội,  tại  vì  sao  người  ta  ở 

ngay trong một đời có thể thành tựu? Người nào vậy? 

Thiện Tài làm ra cho chúng ta tấm gương. Thiện Tài 

không  phải  một  người,  phàm  hễ  là  người  y  theo 

phương  pháp  lý  luận  "Hoa  Nghiêm"  mà  tu  học  thì 

người đó gọi là Thiện Tài. Thiện là thiện căn, Tài là 

nhiều phước đức. Người có nhiều  thiện căn là người 

đầy  đủ  tín  giải.  Người  có  nhiều  phước  đức  là  người 

chịu làm thật, y giáo phụng hành. Người có chánh tín, 

chánh giải, nhiều thiện căn thì được gọi là Thiện Tài. 

Họ  là  đương  cơ  của  "Hoa  Nghiêm",  họ  học  "Hoa 

Nghiêm"  ắt  vào  cảnh  giới.  Đó  là  phẩm  “Nhập  Pháp 

Giới",  phẩm  sau  cùng  của  "Hoa  Nghiêm",  họ  ắt  vào 

pháp  giới.  Tại  vì  sao  họ  có  thể,  còn  chúng  ta  không 

thể? Thiện căn phước đức của chúng ta, thành thật mà 

nói, không thua kém những người này, thua ở chỗ nào 

vậy? Đại Sư Thiện Đạo nói được rất hay,  "gặp duyên 

 không đồng" . Họ gặp được duyên thù thắng, chúng ta 

234 



gặp được duyên kém hơn so với họ, cho nên  "luôn ở 

 duyên ngộ không đồng" .Câu này là của Đại Sư Thiện 

Đạo nói, chúng ta thật là bội phục năm vóc sát đất. 

Duyên  thì  có  bốn  loại.  Thứ  nhất  là  “Thân  nhân 

 duyên” . Việc này không cần nói, mọi người chúng ta 

đều  bình  đẳng.  Gặp  duyên  không  đồng  là  do  ba  loại 

duyên  phía  sau.  “Sở  duyên  duyên”   không  đồng,  “Vô 

 gián duyên”  không đồng, “Tăng thượng duyên”  khác 

nhau,  cho  nên  sự  thành  tựu  của  chúng  ta  thì  không 

giống nhau. Nếu như bốn loại duyên thảy đều đầy đủ, 

thảy đều thù thắng, thì chúng ta ở ngay trong một đời 

liền có thể viên chứng Tam Bất Thoái; khởi tâm động 

niệm,  mỗi  niệm  tương  ưng  với  tánh  đức,  hạnh  hạnh 

tương  ưng  với  tánh  đức.  Thế  nhưng  người  mà  ngay 

trong  một  đời  có  thể  gặp  được  duyên  thù  thắng  như 

vậy,  thực  tế  là  quá  ít.  Tịnh  Độ  là  quay  về  của  "Hoa 

Nghiêm", là tổng kết của "Hoa Nghiêm". Cho nên thật 

có thiện căn, có phước đức, giống như trên "Kinh Di 

Đà" đã nói:  "Không thể thiếu thiện căn phước đức mà 

 sanh về được nước kia" . Lời nói này là thật, không giả 

chút  nào.  Thiện  căn  này  rất  là  sâu  dày.  Tin  sâu  Tịnh 

Độ, một  chút  hoài nghi  cũng không có, nguyện sanh 

235 



Tịnh Độ, tất cả của Thế giới Ta Bà đều có thể từ nơi 

tâm mà buông xả, đây là chân thật nguyện sanh Tịnh 

Độ.  Thế  duyên  còn  chưa  buông  xả,  cái  nguyện  này 

không  phải  là  thật  nguyện.  Nguyện  của  bạn  không 

khẩn  thiết,  trong  nguyện  vẫn  là  xen  tạp,  cho  nên 

không  phải  thật  tín  thiết  nguyện.  "  Tin  sâu  nguyện 

 thiết" , nhất định buông xả thân tâm thế giới, đó mới là 

tin sâu nguyện thiết. 

Tuy  là  không  đọc  "Hoa  Nghiêm",  không  học 

"Hoa  Nghiêm",  nhưng  công  lực  của  họ  cùng  người 

học  "Hoa  Nghiêm"  không  hề  khác.  Học  "Hoa 

Nghiêm",  không  ngoài  là  lý  tường  tận,  chuyển  đổi 

cảnh  giới  lại.  Thiện  căn  phước  đức  của  họ  sâu  dày, 

cũng có thể chuyển lại, một lòng hướng đến Tịnh Độ, 

lão  thật  niệm  Phật  thì  thành  công,  họ  có  thể  được 

sanh. 

Sanh  Tịnh  Độ  có  hai  loại  người  đi  rất  dễ  dàng. 

Một  người  là  rõ  ràng  đối  với  đạo  lý,  chân  vọng  tà 

chánh phải quấy lợi hại thảy đều rõ ràng tường tận, họ 

tự  nhiên  liền  có  thủ  xả,  họ  có  thể  đem  thân  tâm  thế 

giới tất cả buông xả, niệm Phật chắc chắn được sanh. 

Chúng  ta  gọi  đây  là  người  thượng  thượng  căn.  Một 

236 



loại nữa là người hạ hạ căn, họ cũng được sanh. Tuy 

là bạn giảng lý luận họ không hiểu, phương pháp họ 

cũng không biết, nói cái gì họ cũng không biết, nhưng 

dạy họ niệm Phật thì họ liền “lão thật niệm Phật” , dạy 

họ  buông  xả  thì  họ  chân  thật  chịu  buông  xả.  Đây  là 

người  chân  thật.  Cho  nên  pháp  môn  này,  thượng  trí 

cùng hạ ngu chắc chắn thành tựu. Hiện tại chúng ta là 

ở  giữa,  treo lơ  lửng,  thật  phiền  phức!  Thù  thắng  của 

pháp  môn  Tịnh  Độ  chính  là  chỗ  sau  cùng  của  "Hoa 

Nghiêm",  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Cho  nên, 

thành tựu cùng "Hoa Nghiêm" không hề khác biệt. 

Người  xưa  nói  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  là  trung 

bổn  "Hoa  Nghiêm"  không  phải  là  không  có  đạo  lý, 

hơn nữa rất thù thắng. Sanh đến Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Việc này quá 

hy  hữu,  chúng  ta  phải  tin  tưởng  câu  này.  Ngày  nay 

chúng  ta  cùng  nhau  học  "Hoa  Nghiêm",  không  vào 

được cảnh giới Hoa Nghiêm cũng không hề gì, chỉ cần 

tin  sâu,  nguyện  thiết  đối  với  Tịnh  Độ.  Đương  nhiên 

"Hoa Nghiêm" có chỗ tốt đối với chúng ta, giúp chúng 

ta  mở  rộng  tâm  lượng,  giúp  chúng  ta  sửa  đổi  quan 

niệm sai lầm. Vốn dĩ chúng ta muốn nói, tất cả chúng 

237 



sanh đều là Phật  Bồ Tát  hóa thân, bạn không thể tin 

tưởng, phải nói với bạn, nói không rõ ràng. Thế nhưng 

học  "Hoa  Nghiêm"  có  thời  gian  dài  như  vậy,  ngày 

ngày đang ở đây huân tập, dần dần có thể tiếp nhận, 

biết được đích thực là hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh là  "duy tâm sở hiện, duy thức sở biến" . Hai câu 

nói  này  chúng  ta  thường  hay  nghe  nói,  thế  nhưng  ý 

nghĩa  quá  sâu,  nhưng  thông  qua  học  tập  "Hoa 

Nghiêm", chúng ta có thể thể hội được một ít. 

 "Tâm  tức  là  Phật,  Phật  tức  là  tâm" .  Tuy  là  tâm 

thức  sở  hiện,  Tướng  Tông  thường  nói,  "  tánh  tức  thị 

 tướng,  tướng  tức  thị  tánh" ,  tánh  tướng  không  hai,  lý 

sự  nhất  như.  Chúng  ta  từ  chỗ  này  tin  tưởng,  khẳng 

định tất cả chúng sanh đích thực là tướng phần của tự 

tánh. Tướng phần của tự tánh chính là tướng phần của 

Tỳ Lô Giá Na. Tánh tướng đã là không hai, cho nên 

tất cả chúng sanh chính là hóa hiện của Tỳ Lô Giá Na. 

Lý  luận  phương  pháp  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  tu  học, 

chúng ta  mới  chân  thật  thể  hội  được,  mới  biết  chính 

mình phải nên có cách làm như thế nào? Đem quá khứ 

vô  lượng  kiếp,  cách  nghĩ  cách  làm  sai  lầm  hiện  tại 

chuyển  biến  lại,  cùng  một  cách  nghĩ,  một  cách  nhìn 

238 



của  chư  Phật  Bồ  Tát,  đó  chính  là  tất  cả  chúng  sanh 

đều là chư Phật Như Lai. 

Trong Đại Thừa Giới Kinh, Phật nói với chúng ta: 

 “Tất cả nam là cha ta, tất cả nữ là mẹ ta”.  Nếu chúng 

ta có thể dùng tâm hiếu thuận cha mẹ để hiếu thuận tất 

cả chúng sanh, dùng tâm tôn kính chư Phật Như Lai 

để  tôn  kính  tất  cả  chúng  sanh,  thì  chúng  ta  là  người 

học Hoa Nghiêm, là người chân thật giác ngộ. Chúng 

ta  bình  thường  đối  với  người  với  cha  mẹ  dám  dùng 

mệnh  lệnh  không?  “Đến  đây,  tôi  bảo  đến  đây!” ,  có 

thể  nói  vậy  không?  Cùng  chư  Phật  Như  Lai  có  thể 

dùng  cái  khẩu  khí  này  không?  Bạn  nói  không  thể, 

nhưng tôi nói với bạn là có thể. Hiện tại trẻ nhỏ trong 

nhà  gọi  ba  mẹ  của  chúng:   “Đến  đây,  tôi  kêu  bà  đến 

 đây” ,  vậy  thì  còn  cách  nào?  Hiện  tại  trong  nhà  ai  là 

người lớn nhất? Trẻ nhỏ lớn nhất. Điên đảo rồi! Cho 

nên,  thế  gian  có  tai  nạn.  Trên  Kinh  Phật  thường  nói, 

điên đảo thác loạn. Chúng ta không hiểu ý nghĩa của 

câu nói này là gì, hiện tại chân thật thấy được rồi, thì 

ra cái điên đảo thác loạn này là ngay trước mắt. Vấn 

đề này là nghiêm trọng. Trẻ nhỏ từ nhỏ đã nuôi thành 

quan niệm này, khi chúng lớn thì còn gì để nói. Cho 

239 



nên thế gian này không dễ đùa, phải biết mau mau cầu 

sanh  Thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  này  điên  đảo  rồi, 

thiện  ác  điên  đảo,  tà  chánh  điên  đảo, phải  quấy  điên 

đảo,  tốt  xấu  điên  đảo.  Chúng  ta  rất  may  mắn  được 

thân người, được nghe Phật pháp, vạn nhất không nên 

bỏ  qua  cái  cơ  duyên  này,  nhất  tâm  chuyên  cầu  Tịnh 

Độ. Đối với thế duyên, chúng ta trong những năm còn 

sống tùy duyên trải qua ngày tháng thì tốt rồi, không 

nên chấp trước nữa, không nên phân biệt nữa, không 

nên phan duyên nữa, các bạn làm việc gì cũng đều tốt, 

trái  lại  ta  phải  mau  đi.  Đây  là  chân  thật  giác  ngộ. 

Chúng ta ở mọi thời, mọi lúc, khuyến khích tất cả mọi 

người.  Người  có  thiện  căn,  có  phước  đức  thì  nghe 

khuyên.  Người  không  có  thiện  căn,  không  có  phước 

đức, lời khuyên dạy của chúng ta cũng đã gieo chủng 

tử trong A Lại Da Thức của họ. Tất cả đều tốt, cho dù 

họ tin hay không tin cũng đều tốt. 

Pháp môn Tịnh Độ tất cả chư Phật Như Lai đều 

tán thán, pháp môn này thù thắng nhất chính là người 

phạm tội năm nghịch mười ác, lâm chung sám hối đều 

có thể vãng sanh, gọi là đới nghiệp vãng sanh, sanh hạ 

hạ  phẩm,  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  đều  có  thể  viên 

240 



chứng  Tam  Bất  Thoái,  trên  Kinh  nói  là   "giai  tác  A 

 Duy Việt Trí Bồ Tát" . Đây là Thích Ca Mâu Ni Phật 

trong 49 năm đã nói ra tất cả Kinh nhưng đều không 

nói qua. Điều này nói rõ, chỉ trừ Thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc,  thế  giới  phương  khác  không  có.  Cho  nên, 

tôn xưng pháp môn Tịnh Độ là môn dư đại đạo, tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn  đều 

không  có  “đới  nghiệp  vãng  sanh”,  chỉ  có  pháp  môn 

này  là  có  “đới  nghiệp  vãng  sanh”.  Tất  cả  pháp  môn 

khác đều phải chính mình đoạn hoặc chứng chân, vậy 

thì  thật  khó.  Chỉ  riêng  pháp  môn  này  thì  không  cần 

phải  đoạn  hoặc,  chỉ  cần  đầy  đủ   “chân  tín,  thiết 

 nguyện” .  Bốn  chữ  này  chính  mình  phải  làm  cho  rõ 

ràng, làm cho tường tận, vạn nhất không nên hiểu lầm. 

Thế  nào  gọi  là  chân  tín?  Thế  nào  gọi  là  thiết 

nguyện?  Vừa  rồi  tôi  đã  nói  rất  rõ  ràng  rồi,  nếu  như 

vẫn còn tự tư tự lợi thì tín của bạn không thật, nguyện 

của  bạn  không  thiết.  Vì  sao  vậy?  Trong  tín  có  hoài 

nghi, trong nguyện có xen tạp, vậy thì không phải là 

“chân tín, thiết nguyện”.  Chân tín, thiết  nguyện chắc 

chắn là không hoài nghi, không xen tạp. Nói  “không 

 hoài nghi”  thì chúng ta rất khó hiểu,  “không xen tạp”  

241 



thì  dễ  dàng  hiểu.  Xen  tạp  nhất  định  liền  hoài  nghi. 

Nếu như chân thật không hoài nghi thì bạn chắc chắn 

sẽ  không  xen  tạp.  Xen  tạp  tự  tư  tự  lợi,  xen  tạp  phải 

quấy  nhân  ngã,  xen  tạp  cống  cao  ngã  mạn,  cho  nên 

“Tín-Nguyện-Hạnh”  của  bạn  đều  không  có,  vậy  bạn 

làm sao có thể vãng sanh? 

Pháp  môn  này  là  pháp  môn  một  đời  thành  Phật, 

siêu  tuyệt  thù  thắng  không  gì  bằng,  không  thể  nghĩ 

bàn.  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  trong  "Yếu  Giải"  đã  làm  cho 

chúng  ta  một  kết  luận:   "Bi  tâm  tánh  chi,  cực  chí  trì 

 danh,  chi  kỳ  huân  Di  Đà,  chi  đại  nguyện,  hà  dĩ  hữu 

 thử" . Đại Sư Ngẫu Ích tán thán đến cùng cực. Lão cư 

sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  giảng  hai  nguyện  này,  nói  đây  là 

trung tâm của 48 nguyện, còn nguyện thứ mười tám là 

hạt  nhân  ngay  trong  hạt  nhân.  Thế  nhưng  chúng  ta 

quyết định không thể xem thường. Thế Tôn vì chúng 

ta  giới  thiệu  rất  rõ  ràng,  rất  tường  tận.  Ba  bậc  vãng 

sanh, không luận là thượng - trung - hạ bối, điều kiện 

vãng  sanh  thứ  nhất  là   "Phát  tâm  Bồ  Đề" (đây  là 

nguyện thứ mười chín),  "Nhất hướng chuyên niệm" 

(là  nguyện  thứ  mười  tám).  Thế  Tôn  vì  chúng  ta  giới 

thiệu,  thứ  tự  này  là  dụng  ý  rất  sâu.  Phát  tâm  Bồ  Đề 

242 



cùng  nhất  hướng  chuyên  niệm  là  đồng  thời.  Người 

phát  tâm  Bồ  Đề  chắc  chắn  là  người  nhất  hướng 

chuyên  niệm,  người  nhất  hướng  chuyên  niệm  chắc 

chắn là người phát tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề là một cái 

tâm viên mãn giác ngộ, chân thật giác ngộ, chân thật 

thông đạt tường tận. 

Thế  giới  Ta  Bà  khổ,  ở  nơi  đây  thành  tựu  khó 

khăn, phải mau đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Nếu như muốn giúp đỡ bạn bè thân bằng quyến thuộc 

của mình, sau khi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

rồi thừa nguyện tái lai, đây là chính xác. Nếu như nói 

là  tôi  đời  sau  vẫn  được  thân  người,  vẫn  xuất  gia  để 

giúp đỡ những chúng sanh này, quan niệm của bạn sai 

rồi.  Vì  sao vậy?  Đời  sau  không  có được  thân  người, 

đây là thật. Đời sau cũng không thấy được là bạn có 

thể  gặp  được  Phật  pháp.  Cho  nên,  nhất  định  phải  ở 

ngay trong một đời này viên mãn thành tựu. 

  (Hết 140) 

 

243 





index-99_25.png





index-99_24.png





index-99_27.png





index-99_26.png





index-99_21.png





index-99_20.png





index-99_23.png





index-99_22.png





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-131-140





index-99_2.png





index-99_19.png





index-99_15.png





index-99_14.png





index-99_17.png





index-99_16.png





index-99_11.png





index-99_10.png





index-99_13.png





index-99_12.png





index-99_18.png





index-99_1.png





index-46_56.png





index-46_55.png





index-46_7.png





index-46_6.png





index-46_52.png





index-46_51.png





index-46_54.png





index-46_53.png





index-150_18.png





index-150_17.png





index-150_2.png





index-46_9.png





index-150_19.png





index-46_8.png





index-150_21.png





index-150_20.png





index-46_46.png





index-46_45.png





index-46_48.png





index-46_47.png





index-46_42.png





index-46_44.png





index-46_43.png





index-46_5.png





index-46_49.png





index-46_50.png





index-150_1.png





index-150_11.png





index-150_10.png





index-150_13.png





index-150_12.png





index-150_15.png





index-150_14.png





index-150_16.png





index-46_36.png





index-46_35.png





index-46_38.png





index-46_37.png





index-46_34.png





index-46_33.png





index-150_36.png





index-150_35.png





index-150_38.png





index-150_37.png





index-150_4.png





index-46_4.png





index-150_39.png





index-46_39.png





index-150_41.png





index-46_41.png





index-150_40.png





index-46_40.png





index-150_33.png





index-150_32.png





index-150_34.png





index-46_26.png





index-46_25.png





index-46_28.png





index-46_27.png





index-46_24.png





index-150_26.png





index-46_32.png





index-150_28.png





index-150_27.png





index-150_3.png





index-46_3.png





index-150_29.png





index-46_29.png





index-150_31.png





index-46_31.png





index-150_30.png





index-46_30.png





index-150_23.png





index-150_22.png





index-150_25.png





index-150_24.png





index-46_16.png





index-46_15.png





index-46_18.png





index-46_17.png





index-150_54.png





index-150_53.png





index-150_56.png





index-46_23.png





index-150_55.png





index-46_22.png





index-150_7.png





index-150_6.png





index-150_9.png





index-46_2.png





index-150_8.png





index-46_19.png





index-194_10.png





index-46_21.png





index-194_1.png





index-46_20.png





index-150_52.png





index-194_6.png





index-194_8.png





index-194_7.png





index-150_44.png





index-150_46.png





index-46_13.png





index-150_45.png





index-46_12.png





index-150_48.png





index-150_47.png





index-46_14.png





index-150_5.png





index-46_1.png





index-150_49.png





index-194_9.png





index-150_51.png





index-46_11.png





index-150_50.png





index-46_10.png





index-150_43.png





index-150_42.png





index-99_55.png





index-194_49.png





index-99_6.png





index-194_48.png





index-99_56.png





index-194_21.png





index-194_20.png





index-194_23.png





index-194_22.png





index-194_25.png





index-194_54.png





index-194_24.png





index-194_53.png





index-194_27.png





index-194_56.png





index-194_26.png





index-194_55.png





index-194_29.png





index-194_50.png





index-99_8.png





index-194_28.png





index-194_5.png





index-99_7.png





index-194_52.png





index-194_51.png





index-99_9.png





index-99_47.png





index-99_46.png





index-194_11.png





index-194_13.png





index-194_12.png





index-194_15.png





index-99_52.png





index-194_14.png





index-99_51.png





index-194_17.png





index-99_54.png





index-194_16.png





index-99_53.png





index-194_19.png





index-99_49.png





index-194_18.png





index-99_48.png





index-99_50.png





index-194_2.png





index-99_5.png





index-99_45.png





index-194_4.png





index-99_37.png





index-194_39.png





index-194_41.png





index-194_40.png





index-194_43.png





index-194_42.png





index-194_45.png





index-99_42.png





index-194_44.png





index-99_41.png





index-194_47.png





index-99_44.png





index-194_46.png





index-99_43.png





index-99_39.png





index-99_38.png





index-99_40.png





index-99_4.png





index-194_3.png





index-194_31.png





index-194_30.png





index-194_33.png





index-194_32.png





index-194_35.png





index-194_34.png





index-194_37.png





index-194_36.png





index-194_38.png





index-99_35.png





index-99_34.png





index-99_36.png





index-99_31.png





index-99_30.png





index-99_33.png





index-99_32.png





index-99_28.png





index-99_3.png





index-99_29.png





